

#### 🔿 جمعية خدمة المحتوى الإسلامي باللغات ، ١٤٤٦ هـ

جمعية خدمة المحتوى الإسلامي باللغات موسوعة شعب الإيمان. / جمعية خدمة المحتوى الإسلامي باللغات - ط ١٠.٠ الرياض ، ١٤٤٦ هـ

٥٥٥ ص ؛ ..سم

رقم الإيداع: ١٤٤٦/١٤٢٦ ردمك: ٦-٥١٧-٩٥٦، ٣-٨٥١٧,

### شركاء التنفيذ:









يتاح طباعـة هـذا الإصـدار ونشـره بـأي وسـيلة مـع

الالتزام بالإشارة إلى المصدر وعدم التغيير في النص.

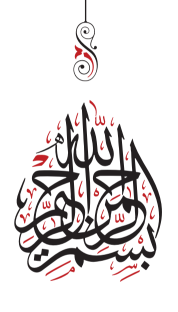
- Tel: +966 50 244 7000
- @ info@islamiccontent.org
- Riyadh 13245- 2836
- (f) islamiccontent.org



### إعداد القسم العلمي







# ≥ المقدمة ﴿

الحمد لله الذي هدئ عباده إلى صراطه المستقيم، وجعل الإيمان التقوى حصنًا منيعًا من عذابه الأليم، وسببا لدخول جنة النعيم، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد:

فقد جاءت النصوص الشرعية من الكتاب والسنة مبينة الإيمان وشعبه، والأثر المترتب على العمل بها في الدنيا والأخرة، قال تعالىٰ: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ كَانَتَ لَهُمْ جَنَّتُ ٱلْفِرْدَوْسِ نُزُلًا ﴿ خَلِدِينَ فِيهَا لَا يَبَغُونَ عَنْهَا حِوَلًا ﴾ [الكهف: ١٠٨،١٠٧].

وعن أبي هريرة وَاللَّهُ عَالَ: قال رسول الله عَلَيْهُ: «الإيمان بِضع وسبعون -أو بِضع وستون- شعبة، فأفضلها قول لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق، والحياء شعبة من الإيمان» [رواه البخاري: ٩، ومسلم: ٣٥، واللفظ له].

من أجل ذلك؛ جاء هذا الكتاب ليبين حقيقة الإيمان وشعبه وأثاره وفوائده، مستندًا إلىٰ نصوص القرآن والسنة، مع بيان الأسباب والوسائل المعينة علىٰ تحقيقه.

وقد أعدَّ هذا العمل اللجنة العلمية بجمعية خدمة المحتوى الإسلامي باللغات بالتعاون مع جمعية الدعوة وتوعية الجاليات بالربوة، حرصًا منهم على نشر هذا العلم القيم، مع مراعاة مناسبته للترجمة لغير الناطقين بالعربية، إيمانًا بأهمية إيصال رسالة الإسلام للجميع.

نسأل الله تعالى أن يكتب هذا الجهد في ميزان الحسنات، وأن ينفع به جميع الناس. وصلى الله وسلم على نبينا محمد

### مقدمة

### مكانة الإيمان في الشرع:

لا يخفى على كل مسلم أهمية الإيمان وعِظَم شأنه وكثرة عوائده وفوائده على المؤمن في الدنيا والآخرة، بل إن كل خير في الدنيا والآخرة متوقف على تحقق الإيمان الصحيح، فهو أجلُّ المطالب وأهم المقاصد وأنبل الأهداف، وبه يحيا العبد حياة طيبة سعيدة، وينجو من المكاره والشرور والشدائد، وينال ثواب الآخرة ونعيمها المقيم وخيرها الدائم المستمر الذي لا يحول ولا يزول.

قال تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكِرٍ أَوْ أُنثَى وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنُحْمِينَهُ وَيَوةً طَيِّبَةً وَلَنَجْزِينَهُ مُ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [النحل: ٩٧]، وقال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَرَادَ الْاَجْزِينَةُ مُ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [النحل: ٩٧]، وقال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَرَادَ الْإسراء: ١٩]، الْآخِرَةَ وَسَعَى لَهَا سَعْيَهَا وَهُو مُؤْمِنٌ فَأُولَتِكَ كَانَ سَعْيَهُم مَّشَكُورًا ﴾ [الإسراء: ١٩]، وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَأْتِهِ مُؤْمِنًا قَدْ عَمِلَ الصَّلِحَتِ فَأُولَتِكَ لَهُمُ الدَّرَجَتُ الْعُلَى ﴾ [طه: ٧٥]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعِمِلُواْ الصَّلِحَتِ كَانَتُ لَهُمْ جَنَنْتُ الْفِرْدَوْسِ نُزُلًا ۞ خَلِدِينَ فِيهَا لَا وَقال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعِمِلُواْ الصَّلِحَتِ كَانَتُ لَهُمْ جَنَنْتُ الْفِرْدَوْسِ نُزُلًا ۞ خَلِدِينَ فِيهَا لَا وقال تعالى: ﴿ إِنَّ النِّذِينَ ءَامَنُواْ وَعِمِلُواْ الصَّلِحَتِ كَانَتُ لَهُمْ جَنَنْتُ الْفِرْدَوْسِ نُزُلًا ۞ خَلِدِينَ فِيهَا لَا يَتَعَلَى وَقَالَ تعالَىٰ عَنْ عَلَى اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ وَلَا المَعنَىٰ فِي القرآن الكريم كثيرة.

### بيان معنى الإيمان وأركانه:

الإيمان في اللغة: الإقرار بالشيء عن تصديق به. فالإيمان يتضمن معنًىٰ زائدًا على مجرد التصديق، ألا وهو الإقرار والاعتراف المستلزم للقبول للأخبار والإذعان للأحكام. [ينظر: «شرح العقيدة الواسطية» لابن عثيمين (١/ ٥٤، ٥٥)].

أما الإيمان في الشرع: فهو قول باللسان والقلب، وعمل بالقلب واللسان والجوارح.

أما قول اللسان؛ فالأمر فيه واضح، وهو النطق.

وأما عمله؛ فحركاته، وليست هي النطق، بل النطق ناشئ عنها إن سلمت من الخرس.

وأما قول القلب؛ فهو اعترافه وتصديقه.

وأما عمله؛ فهو عبارة عن تحركه وإرادته؛ مثل الإخلاص في العمل؛ فهذا عمل قلب، وكذلك التوكل والرجاء والخوف والمحبة؛ فالعمل ليس مجرد الطمأنينة في القلب، بل هناك حركة في القلب.

وأما عمل الجوارح؛ فواضح؛ ركوع، وسجود، وقيام، وقعود، فيكون عمل الجوارح إيمانًا شرعًا؛ لأن الحامل لهذا العمل هو الإيمان.

والدليل علىٰ أن الإيمان يشمل هذه الأشياء:

قال النبي عَلِينَةُ: «الإيمان: أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقدر خيره وشره» [رواه مسلم: ٨]؛ فهذا قول القلب.

أما عمل القلب واللسان والجوارح؛ فدليله قول النبي على: «الإيمان بضع وسبعون شعبة: أعلاها: قول: لا إله إلا الله، وأدناها: إماطة الأذى عن الطريق، والحياء شعبة من الإيمان» [رواه البخاري: ٩، ومسلم: ٣٥ واللفظ له]؛ فهذا قول اللسان وعمله وعمل الجوارح، واللفظ له]؛ فهذا قول اللسان وعمله وعمل الجوارح، والحياء عمل قلبي، وهو انكسار يصيب الإنسان ويعتريه عند وجود ما يستلزم الحياء. فتبين بهذا أن الإيمان يشمل هذه الأشياء كلها شرعًا.

ويدل لذلك أيضًا قوله تعالى: ﴿ وَمَاكَانَ أَللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَننَكُمْ ﴾ [البقرة: ١٤٣]؛ قال المفسرون: أي: صلاتكم إلى بيت المقدس؛ فسمى الله تعالى الصلاة إيمانًا؛ مع أنها عمل جوارح وعمل قلب وقول لسان. هذا هو مذهب أهل السنة والجماعة.

وشموله لهذه الأشياء الأربعة لا يعني أنه لا يتم إلا بها، بل قد يكون الإنسان مؤمنًا مع تخلف بعض الأعمال، لكنه ينقص إيمانه بقدر ما نقص من عمله [ينظر: «شرح العقيدة الواسطية» للعثيمين (٢/ ٢٣٠)].

### أما أركان الإيمان؛ فستة أركان، وهي:

١ - الإيمان بالله تعالى؛ ويشمل: الإيمان بوجود الله تعالى، وبربوبيته، وبألوهيته،
 وبأسمائه الحسنى وصفاته العليا.

- ٢ الإيمان بالملائكة.
  - ٣- الإيمان بالرسل.
- ٤ الإيمان بالكتب المنزَّلة على الرسل.
  - ٥- الإيمان باليوم الآخر.
  - ٦- الإيمان بالقدر خيره وشره.

### زيادة الإيمان ونقصانه:

من أصول أهل السنة والجماعة: أن الإيمان يزيد وينقص؛ يزيد بالطاعة، وينقص بالمعصية، وهم مع ذلك لا يكفرون أهل القبلة بمطلق المعاصي والكبائر، بل الأخوة الإيمانية ثابتة مع المعاصي.

ويستدلون لذلك بأدلة من الكتاب والسنة:

فمن الكتاب: قوله تعالىٰ: ﴿فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْفَزَادَتُهُمْ إِيمَانَا وَهُمْ يَسَتَبْشِرُونَ ﴾ [التوبة: ١٢٤].

وقوله سبحانه: ﴿ لِيَسْتَيْقِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَبَوَيَزُدَادَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِيمَنَا ﴾ [المدثر: ٣١]. وقوله ﷺ: ﴿ هُو ٱلَّذِي ٓ أَنزَلَ ٱلسَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ ٱلْمُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُوٓاْ إِيمَنَا مَّعَ إِيمَنِهِمْ ﴾ [الفتح:٤]، وهذا صريح في ثبوت زيادة الإيمان.

وأما النقص: فقد ثبت في الصحيحين عن أبي سعيد الخدري وَ أَن رسول الله عَلَيْ وعظ النساء وقال لهن: «ما رأيت مِن ناقصات عقل ودين أذهب لِلُبِّ الرجل الحازم من إحداكن» [رواه البخاري: ٣٠٤، واللفظ له، ومسلم: ٧٩].

فأثبت نقص الدين، وكذلك فإن إثبات الزيادة مستلزم للنقص؛ فكل نص يدل

علىٰ زيادة الإيمان؛ فإنه متضمن للدلالة علىٰ نقصه. [ينظر: «شرح العقيدة الواسطية» لابن عثيمين (٢/ ٢٣٤، ٢٣٢)].

### الأسباب التي تؤدي إلى زيادة الإيمان:

- معرفة الله تعالى بأسمائه وصفاته؛ فإنه كلما ازداد الإنسان معرفة بالله وأسمائه وصفاته ازداد إيمانه.

- النظر في آيات الله الكونية والشرعية: قال الله تعالىٰ: ﴿ أَفَلَا يَظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتَ ۞ وَإِلَى ٱللَّمْرَفِ وَالْمَالَةِ كَيْفَ خُلِقَتَ ۞ وَإِلَى ٱلْأَرْضِ كَيْفَ كُلِقَتَ ۞ وَإِلَى ٱللَّرْضِ كَيْفَ سُطِحَتَ ﴾ [الغاشية]، وقال تعالىٰ: ﴿ قُلِ ٱنظُرُواْ مَاذَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا تُغْنِي ٱلْآيَتُ وَالنَّذُرُ عَن قَوْمٍ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [يونس: ١٠١].

وكلما ازداد الإنسان علمًا بما أودع الله تعالىٰ في الكون من عجائب المخلوقات ومن الحكم البالغات ازداد إيمانًا بالله على.

وكذلك النظر في آيات الله الشرعية يزيد الإنسان إيمانًا بالله على الأنك إذا نظرت إلى الآيات الشرعية -وهي الأحكام التي جاءت بها الرسل- وجدت فيها ما يُبهر العقول من الحكم البالغة والأسرار العظيمة التي تعرف بها أن هذه الشريعة نزلت من عند الله، وأنها مبنية على العدل والرحمة، فتزداد بذلك إيمانًا.

- طلب العلم النافع المستمد من كتاب الله تعالى وسنة رسوله على والعمل به؛ فمن وُفِّق فيهما، فقد وُفِّق الأعظم أسباب زيادة الإيمان.
- قراءة القرآن وتدبره من أنفع دواعي زيادة الإيمان؛ فالذي يقرأه بتدبر وتأمل؛ يجد فيه من العلوم والمعارف ما يقوي به إيمانه، ويزيده وينميه، ولا تكون هذه الزيادة إلا مع فهم القرآن وتطبيقه، والعمل به.
- كثرة الطاعات وإحسانها؛ لأن الأعمال داخلة في الإيمان، وإذا كانت داخلة فيه لزم من ذلك أن يزيد الإيمان بكثرتها.

١٠

- الإكثار من ذكر الله تعالى، والدعاء؛ لأنه من أهم أسباب صلة العبد بربه جل وعلا، فهو يغرس شجرة الإيمان في القلب ويغذيه ويقويه.

- تأمل سيرة الرسول الأمين على ومعرفة ما هو عليه من الأخلاق العالية، والأوصاف الكاملة، والخصال الكريمة، والشمائل الحميدة؛ لأن من درس وتأمل سيرته على وصفاته؛ فقد استكثر لنفسه من الخير، وازداد حبه ويقينه للنبي على وأورثته هذه المحبة متابعته، والعمل بسنته على .
- الاتصاف بصفات المؤمنين الصادقين وأولياء الله الصالحين من الصحابة والتابعين ومن تبعهم بإحسان، واتباع آثارهم، والأخذ بهديهم؛ لأن ذلك يذكر العبد بربه تعالى، ويرقق قلبه، ويزيده إيمانًا.
- الدعوة إلىٰ الله تعالىٰ، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والتواصي بالحق والصبر.
- البعد عن شعب الكفر، وكبائر الذنوب، والنفاق، والفسوق، والعصيان؛ لأن هذه المعاصى سبب ضعف الإيمان في القلب، والبعد عنها سبب لزيادته وقوته.

### الأسباب التي تؤدي إلى نقص الإيمان:

- الإعراض عن معرفة الله تعالى وأسمائه وصفاته.
- الإعراض عن النظر في الآيات الكونية والشرعية؛ فإن هذا يوجب الغفلة وقسوة القلب.
  - قلة العمل الصالح، والغفلة عن ذكر الله.
    - الجهل بأمور الدين، وعلوم الشرع.
    - الركون إلى الدنيا، وفتنتها، وزينتها.
      - مجالس اللهو، وقرناء السوء.
  - فعل المعاصي وارتكاب الذنوب، وطاعة النفس الأمارة بالسوء.

### شُعب الإيمان: معناها وعددها:

من المقرر أن الإيمان أجزاء وشُعب لها أعلى وأدنى، قال ابن أبي العز همان، «الإيمان أصل له شعب متعددة، وكل شعبة منها تسمى إيمانا. فالصلاة من الإيمان، وكذلك الزكاة والصوم والحج والأعمال الباطنة كالحياء والتوكل والخشية من الله والإنابة إليه حتى تنتهي هذه الشعب إلى إماطة الأذى عن الطريق، فإنها من شعب الإيمان. وهذه الشعب منها ما يزول الإيمان بزوالها كشعبة الشهادتين، ومنها ما لا يزول بزوالها كترك إماطة الأذى عن الطريق، وبينهما شعب متفاوتة تفاوتا عظيما» [«شرح العقيدة الطحاوية» (٢/ ٤٧٦)].

عن أبي هريرة والله على قال: قال رسول الله على: «الإيمان بضع وسبعون -أو بضع وستون - أو بضع وستون - شعبة، فأفضلها قول لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق، والحياء شعبة من الإيمان» [رواه البخاري: ٩، ومسلم: ٣٥، واللفظ له].

وفي رواية أخرى عن أبي هريرة والله عن أبي هريرة والله على: قال رسول الله على: «الإيمان بضع وسبعون بابًا، فأدناها إماطة الأذى عن الطريق، وأرفعها قول: لا إله إلا الله» [رواه الترمذي: ٢٦١٤].

والشعبة واحدة الشعب وهي أغصان الشجرة، وهو تشبيه للإيمان وخصاله بشجرة ذات أغصان لا تتكامل ثمرتها إلا بتوفر كامل أغصانها. والبضع: من الثلاث إلى التسع.

وقد أشار في هذا الحديث إلى أن شعب الإيمان منها ما هو قول باللسان كقول: لا إله إلا الله وهو أعلاها وأفضلها، ومنها ما هو عمل بالجوارح كإماطة الأذى عن الطريق وهو أقلها رتبة، ومنها ما هو عمل بالقلب وهو الحياء.

وقد توجَّه لعدِّ هذه الشعب طائفة من العلماء كالحَليمي والبيهقي وابن شاهين وغيرهم، فذكروا كل ما ورد تسميته إيمانًا في الكتاب والسنة من الأقوال والأعمال،

وبلغ بها بعضهم سبعًا وسبعين، وبلغ بعضهم تسعًا وسبعين، وفي الجزم أن ذلك هو مراد الرسول عليه من هذه الخصال صعوبة.

أما أهل الحديث والسنة فعندهم أن كل طاعة فهي داخلة في الإيمان، سواء كانت من أعمال الجوارح أو القلوب أو من الأقوال، وسواء في ذلك الفرائض والنوافل، هذا قول الجمهور الأعظم منهم، وحينئذ فهذا لا ينحصر في بضع وسبعين، بل يزيد على ذلك زيادة كثيرة، بل هي غير منحصرة.

ويمكن أن يجاب عن حصرها في بضع وسبعين كما في هذا الحديث بعدة أجوبة منها:

أن يقال: إنَّ عَدَّ خصال الإيمان عند قول النبي عَلِيهِ كان منحصرًا في هذا العدد، ثم حدثت زيادة فيه بعد ذلك حتى كملت خصال الإيمان في آخر حياة النبي عَلَيْهِ.

أو أن تكون خصال الإيمان كلها تنحصر في بضع وسبعين نوعًا، وإن كان أفراد كل نوع تتعدد كثيرًا، وربما كان بعضها لا ينحصر. وهذا أشبه، وإن كان الموقوف على ذلك يعسُر أو يتعذر. [ينظر: «فتح الباري» لابن رجب (١/ ٣٤، ٣٥)].



# 🦟 ۱. التوحيد (قول: لا إله إلا الله) 🔫

إن توحيد الله به أوجب الواجبات، والعلم به أشرف العلوم وأفضلها، وهو أعلى شعبة من شعب الإيمان، وهو الأساس الذي تُبنى عليه صحة الأعمال وقبولها، وحاجة العباد إليه فوق كل حاجة؛ لأنه لا حياة للقلوب، ولا نعيم، ولا طمأنينة، إلا بمعرفة ربها وفاطرها ومعبودها، ثم عبادته وحده لا شريك له.

والتوحيد هو: إفراد الله تعالى بالعبادة وحده لا شريك له، والإخلاص له، والنحوف منه ومحبته ورجاؤه والتوكل عليه، فلا يُعبد ولا يُدعى ولا يُرجى إلا الله وحده، ولا يُتوكل إلا عليه، ولا يستغاث إلا به، ولا يُذبح لغيره، ولا يُنذر لغيره، لا لملك مقرب ولا لنبي مرسل.

وكلمة التوحيد هي: (لا إله إلا الله)، ومعناها: لا معبود بحقٍ في الأرض ولا في السماء إلا الله وحده، فهو الإله الحق، وكل إله غيره باطل، والإله معناه: المعبود. والذي يَعْبُدُ غيرَ اللهِ كافرٌ بالله مشرك به، ولو كان معبودُه نبيًّا أو وليًّا، ولو كان بحجة التقرب به إلى الله تعالى والتوسل إليه.

# الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أن التوحيد أهم شعب الإيمان على الإطلاق:

قال تعالىٰ: ﴿ وَإِلَنَهُ كُمْ إِلَكُ وَحِدُّ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلرَّحْمَانُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ١٦٣]. وقال عَنْ ﴿ وَٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ وَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ عَشَيْعًا ﴾ [النساء: ٣٦].

وقال جل وعلا: ﴿ وَقَالَ ٱلْمَسِيحُ يَسَنِيٓ إِسْرَ عِيلَ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ رَبِّ وَرَبَّكُمُّ إِنَّهُ وَمَن يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْ مِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَلهُ ٱلنَّارُ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ أَنصَارِ ﴾ [المائدة: ٧٧]. وقال سبحانه: ﴿ قُلْ إِنَّنِي هَدَيْنِي رَبِّى إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيعِ دِينًا قِيمًا مِلَةَ إِبْرَهِيمَ حَنِفَاً وَمَا

الْمُ اللَّهُ اللّ

كَاتَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَاىَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ لَا شَرِيكَ لَهُۥ ۗ وَبِذَالِكَ أَهُ وَبِذَالِكَ أَهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ

وقال جل وعلا: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ ۚ فَقَالَ يَنْقَوْمِ ٱعۡبُدُواْ ٱللَّهَ مَا لَكُم مِّنَ إِلَاهِ عَيْرُهُۥ وَإِنِّ آخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمِ ﴾ [الأعراف: ٥٩].

وقال سبحانه: ﴿ ٱتَخَذُوٓا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَنَهُمْ أَرْبَابًا مِّن دُونِ ٱللَّهِ وَٱلْمَسِيحَ اللَّهَ مَرْتَ مَرْتَ مَرْتَ وَمَا أُمِ رُوّا إِلَّا لِيَعَبُ دُوٓا إِلَاهَا وَحِدَا لَا لَا إِلَاهُوْ سُبْحَانَهُ وَ عُمَا يُشْرِكُونَ ﴾ [التوبة: ٣١]

وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُواْ اللَّهَ وَٱجْتَنِبُواْ الطَّاعُوتَ فَمِنْهُم مَّنْ هَدَى اللَّهُ وَمِنْهُم مَّنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الضَّلَالَةُ ﴾ [النحل: ٣٦].

وقال جل وعلا: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا نَعَبُدُوٓا إِلَّا إِيَّاهُ ﴾ [الإسراء: ٢٣].

وقال تبارك اسمه: ﴿ إِنَّنِيٓ أَنَا ٱللَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُنِى وَأَقِيمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِذِكْرِيٓ﴾ [طه:١٤].

وقال تعالىٰ: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِىٓ إِلَيْهِ أَنَّهُ, لَآ إِلَهَ إِلَّا أَنَاْ فَأَعْبُدُونِ﴾ [الأنبياء: ٢٥].

وقال سبحانه: ﴿ فَأَعْلَمْ أَنَّهُ رَلَّا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ﴾ [محمد: ١٩].

وقال تعالىٰ: ﴿ وَمَا أَمِرُوٓا إِلَّا لِيَعْبُدُواْ ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ حُنَفَآءَ وَيُقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُقِيمُواْ ٱلسَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ حُنَفَآءَ وَيُقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ

وعن أبي هريرة والله قال: قال رسول الله والله الله وعن أبي هريرة والمحتون - أو بضع وسبعون - أو بضع وستون - شعبة، فأفضلها قول: لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق، والحياء شعبة من الإيمان» [رواه مسلم: ٣٥].

وعن ابن عمر والله الله على الله والله وال

عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحق الإسلام، وحسابهم على الله» [رواه البخاري: ٢٥، ومسلم: ٢٢].

وعن عبد الله بن عمر والنبي على أنه قال: «بُني الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصيام رمضان، وحج البيت» [رواه البخاري: ٨، ومسلم: ١٦].

وعن معاذ بن جبل على قال: بعثني رسول الله على إلى اليمن فقال: «إنك تأتي قومًا من أهل الكتاب، فادعهم إلى شهادة أن لا إله إلا الله وأني رسول الله، فإن هم أطاعوا لذلك، فأعلمهم أن الله افترض عليهم خمس صلوات في كل يوم وليلة...» [رواه البخاري: ١٣٩٥، ومسلم: ١٩].

### ثمرات التوحيد:

التوحيد له فضائل عظيمة، وآثار حميدة، ونتائج جميلة، ومن ذلك ما يأتي:

- التوحيد الخالص يكفر الذنوب، فعن أنس بن مالك و قال: سمعت رسول الله على الله الله على الله ع
- التوحيد هو السبب الأعظم لتفريج كربات الدنيا والآخرة، يدفع الله به العقوبات في الدارين، ويبسط به النعم والخيرات، قال تعالى: ﴿ وَذَا ٱلنَّوْنِ إِذ ذَهَبَ مُغَاضِبًا فَظَنَ فَلَ اللهُ الدارين، ويبسط به النعم والخيرات، قال تعالى: ﴿ وَذَا ٱلنُّوْنِ إِذ ذَهَبَ مُغَاضِبًا فَظَنَ أَن لَّا يَقُدِرَ عَلَيْهِ فَنَادَىٰ فِي ٱلظُّلُمَاتِ أَن لَا إِلَهَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَانَكَ إِنِي كُنتُ مِن الْغَيِّ وَكَذَالِكَ نُعْجِى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الأنبياء].
- التوحيد الخالص يثمر الأمن التام في الدنيا والآخرة، قال الله على: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يَلْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَمْ يَلْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَمْ يَلْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَمْ يَلْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَهُمْ مَنْ وَهُمْ وَمُعْمَلُونُ وَهُمْ وَمُعْمَلِهُ وَمُعْمَلُوا وَمُوالِمُ وَمِنْ وَالْمُوالِمِ وَالْمُؤْمِنْ فَوَهُمْ وَاللَّهُ وَهُمْ وَلْوَالْمَ وَالْمُؤْمُ وَلْمُ وَالْمُؤُمْ وَلِيْ وَالْمُؤْمِ وَلْمُؤْمِ وَلْمُؤْمِ وَلْمُؤْمِ وَلَهُمْ وَلَهُمْ وَالْمُؤْمُ وَلِمُ وَلَهُمْ وَلَعْمَامِ وَالْمُؤْمُ وَلْمُ وَلْمُ وَلْمُ وَلْمُ وَلْمُ وَلْمُ وَلْمُ وَلَعْمُ وَلَهُمْ وَلْمُ وَلْمُ وَلْمُ وَلْمُ وَلْمُ وَلْمُ وَلِمُ وَلَعْمُ وَلِمُ والْمُؤْمِنُ وَلِمُ ولِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ لِمُ وَلِمُ وَلِمُ لِمُ ل

١٦

- يحصل لصاحبه الهدى الكامل، والتوفيق لكل أجر وغنيمة، قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يَلْسِمُواْ إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ أُوْلَيَهِكَ لَهُمُ ٱلْأَمْنُ وَهُمرَمُّهُ تَدُونَ ﴾ [الأنعام: ٨٢].

- ضمن الله الله المحنة لمن مات على التوحيد، فعن عبادة بن الصامت الله عن عن النبي على قال: «من شهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمدًا عبده ورسوله، وأن عيسى عبد الله ورسوله، وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه، والجنة حق، والنارحق، أدخله الله الجنة على ما كان من العمل» [رواه البخاري: ٣٤٣٥، ومسلم: ٢٨].

وعن أبي ذر وطلق قال: قال رسول الله عليه: «أتاني آت من ربي فبشرني أنه من مات من أمتي لا يشرك بالله شيئًا دخل الجنة». قلت: وإن زني وإن سرق؟ قال: «وإن زني وإن سرق» [رواه البخاري: ١٢٣٧، ومسلم: ٩٤].

- أن التوحيد الكامل يمنع دخول النار بالكلية، ففي حديث عتبان بن مالك تُوَلَّى عن النبي عَلَيْ قال: «إن الله حرم على النار من قال: لا إله إلا الله، يبتغي بذلك وجه الله» ورواه البخاري: ٤٢٥، ومسلم: ٣٣].

كما أنه يمنع الخلود في النار إذا كان في القلب منه ما يزن ذرة من إيمان؛ فعن أنس بن مالك على أن النبي على قال: «يخرج من النار من قال: لا إله إلا الله وكان في قلبه من الخير ما يزن شعيرة، ثم يخرج من النار من قال: لا إله إلا الله وكان في قلبه من الخير ما يزن برة، ثم يخرج من النار من قال: لا إله إلا الله وكان في قلبه من الخير ما يزن ذرة» ما يزن برة، ثم يخرج من النار من قال: لا إله إلا الله وكان في قلبه من الخير ما يزن ذرة» [رواه مسلم: ١٩٣].

- التوحيد هو السبب الأعظم في نيل رضا الله وثوابه، والموحِّد أسعد الناس بشفاعة محمد على يوم القيامة؛ فعن أبي هريرة فلي أنه قال: قيل: يا رسول الله من أسعد الناس بشفاعتك يوم القيامة؟ قال رسول الله على: «أسعد الناس بشفاعتي يوم القيامة، من قال: لا إله إلا الله، خالصًا من قلبه» [رواه البخاري: ٩٩].
- جميع الأعمال والأقوال الظاهرة والباطنة متوقفة في قبولها وفي كمالها، وفي

ترتيب الثواب عليها على التوحيد، فكلما قوي التوحيد والإخلاص لله كملت هذه الأمور وتمَّت، وكلما ضعف التوحيد والإخلاص نقصت، وقد تزول بالكلية، قال تعالى: ﴿ وَمَن يَكُفُرُ بِٱلْإِيمَانِ فَقَدُ حَبِطَ عَمَلُهُ, وَهُوَ فِي ٱلْأَخِرَةِ مِنَ ٱلْخَلِيدِينَ ﴾ [المائدة: ٥].

- التوحيد يُسَهِّل على العبد فعل الخيرات، وترك المنكرات، ويسلِّه عن المصائب، فالموحِّد المخلص لله في توحيده تخفُّ عليه الطاعات؛ لِمَا يرجو من ثواب ربه ورضوانه، ويهوِّن عليه ترك ما تهواه النفس من المعاصي؛ لِمَا يخشىٰ من سخط الله وعقابه.
- التوحيد يخفف عن العبد المكاره، ويهوِّن عليه الآلام، فبحسب كمال التوحيد في قلب العبد يتلقَّىٰ المكاره والآلام بقلب منشرح ونفس مطمئنة، وتسليمٍ ورضًا بأقدار الله المؤلمة، وهو من أعظم أسباب انشراح الصدر.
- التوحيد يحرِّر العبد من رِقَ المخلوقين والتعلُّقِ بهم، وخوفهم ورجائهم، والعمل لأجلهم، وهذا هو العزُّ الحقيقي، والشرف العالي، ويكون مع ذلك متعبِّدًا لله لا يرجو سواه، ولا يخشى إلا إيَّاه، وبذلك يتمُّ فلاحه، ويتحقَّق نجاحه.
- التوحيد إذا كَمُلَ في القلب، وتحقَّق تحققًا كاملًا بالإخلاص التام؛ فإنه يُصيِّر القليل من عمل العبد كثيرًا، وتُضاعف أعماله وأقواله الطيبة بغير حصر ولا حساب.
- تكفَّل الله لأهل التوحيد بالفتح والنصر في الدنيا، والعز والشرف، وحصول الهداية، والتيسير لليسرئ، وإصلاح الأحوال، والتسديد في الأقوال والأفعال.
- الله عن الموحِّدين أهل الإيمان شرور الدنيا والآخرة، ويمنُّ عليهم بالحياة الطيبة، والطمأنينة إليه، والأنس بذكره، قال تعالىٰ: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِّن ذَكِرٍ أَوْ أُنكَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِينَهُ وَعَيْوَةً طَيِّبَةً وَلَنَجْزِينَةَهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [النحل: ٩٧].

قال السعدي هي بعد أن ذكر جملًا من ثمرات التوحيد وفضائله: «وشواهد

هذه الجمل من الكتاب والسنة كثيرة معروفة والله أعلم» [ينظر: «القول السديد شرح كتاب التوحيد» (ص٢٥)].

### الأسباب والوسائل المعينة على تحقيق التوحيد:

- أن يتعلم المسلم التوحيد والعقيدة الصحيحة، ويعمل بموجب ما تعلّمه، قال تعالىٰ: ﴿ فَأَعۡلَمۡ أَنَهُ وَ لاَ إِلَهَ إِلاَّا اللَّهُ ﴾ [محمد: ١٩]، يقول الإمام ابن القيم ﷺ: «قال تعالىٰ: ﴿ فَأَعۡلَمۡ أَنَهُ وَ لاَ إِللهَ إِلاَّا اللَّهُ ﴾، فالعلم بوحدانيته تعالىٰ، وأنه لا إله إلا هو مطلوب لذاته، وإن كان لا يُكتفىٰ به وحده، بل لا بد معه من عبادته وحده لا شريك له، فهما أمران مطلوبان لأنفسهما: أن يعرف الرب تعالىٰ بأسمائه وصفاته وأفعاله وأحكامه، وأن يعبد بموجبها ومقتضاها، فكما أن عبادته مطلوبة مرادة لذاتها، فكذلك العلم به ومعرفته، وأيضًا فإن العلم من أفضل أنواع العبادات» [«مفتاح دار السعادة» (١/ ١٧٨)].

7- أن يتجنب الشرك الأصغر؛ كيسير الرياء، والحلف بغير الله، وقول الرجل للرجل: ما شاء الله وشئت، وهذا من الله ومنك، وأنا بالله وبك، وتوكلت على الله وعليك، ونحو ذلك، فإن الشرك الأصغر وسيلة إلى الشرك الأكبر، عن محمود بن لبيد في أن رسول الله على قال: « إن أخوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر « قالوا: وما الشرك الأصغر يا رسول الله؟ قال: « الرياء، يقول الله في لهم يوم القيامة: إذا جزي الناس بأعمالهم: اذهبوا إلى الذين كنتم تراءون في الدنيا فانظروا هل تجدون عندهم جزاء « [مسند أحمد (٣٣٦٣)].

7- أن يعرف صور الشرك وأنواعه المنتشرة بين الناس كي يجتنبها ولا يقع فيها، فعن معقل بن يسار والله قال: انطلقت مع أبي بكر الصديق والى النبي النبي فقال: «يا أبا بكر، للشرك فيكم أخفى من دبيب النمل»، فقال أبو بكر: وهل الشرك إلا من جعل مع الله إلها آخر؟ فقال النبي والذي نفسي بيده، للشرك أخفى من دبيب النمل، ألا أدلك على شيء إذا قلته ذهب عنك قليله وكثيره؟» قال: «قل: اللهم إني أعوذ

بك أن أشرك بك وأنا أعلم، وأستغفرك لما لا أعلم» [البخاري في الادب المفرد (٢١٦)].

- أن يعلم العبدُ أن قبول عمله يتوقف على التوحيد، وأنه بدون التوحيد يكون قد أتعب نفسه بدون طائل، أو أنفق ماله بلا عائد، بل قد يضحي بحياته ولا ينال في مقابل ذلك إلا النار، إذا كان منه ذلك بلا توحيد لله سبحانه؛ قال تعالىٰ: ﴿قُلْ إِنْكَا أَنَا النَّارِ اللَّهُ اللهُ اللهُ

٤- أن يدعو الله على أن يثبته على التوحيد وأن يجنبه الشرك، قال تعالى مخبراً عن إبراهيم عليه السلام: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ رَبِّ اجْعَلَ هَاذَا ٱلْبَالَدَ ءَامِنَا وَاجْنُبْنِي وَبَنِيَ عَن إبراهيم عليه السلام: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ رَبِّ اجْعَلَ هَاذَا ٱلْبَالَدَ ءَامِنَا وَاجْنُبْنِي وَبَنِيَ أَن نَعَ بُدَ ٱلْأَصْنَامَ ﴾ [إبراهيم: ٣٥]، وقد كان رسول الله ﷺ يكثر أن يقول: «يا مقلب القلوب ثبت قلبي على دينك» [رواه الترمذي: ٢١٤٠].

# 🤲 ۱. الإيمان بالله تعالى 🛸

الإيمان بالله تعالىٰ هو الأصل الأول والأهمُّ من أصول العقيدة الإسلامية، وعليه مدار الإسلام، وهو أساس كل خير، ومصدر كل هداية، وسبب كل فلاح؛ لأن الإنسان لما كان مخلوقًا مربوبًا، رجع بعلمه وعمله إلىٰ خالقه وباريه؛ فبه يهتدي، وله يعمل، وإليه يصير، فلا غنىٰ له عنه، وانصرافه إلىٰ غيره هو عين فساده وهلاكه.

والإيمان بالله هو: الاعتقاد الجازم بأن الله تعالىٰ هو ربُّ كلِّ شيء ومليكه، وأنه الخالق الرازق المحيي المميت، وأنه المتصرِّف في هذا الكون كلِّه كيف يشاء، وأنه المتصف بصفات الكمال والعظمة والجلال، المنزَّه عن كل عيب ونقص، وأن له الأسماء الحسنىٰ والصفات العليا، وأنه المستحق لأن يُفرد بالعبادة دون ما سواه، وهذا معنىٰ قول: لا إله إلا الله.

# الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أن الإيمان بالله تعالى أهم شعب الإيمان على الإطلاق:

قال تعالىٰ: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَآ أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ ۚ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَكَنِكَ عَالَىٰ: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولِ عِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رُّسُلِهِ عَ ﴾ [البقرة: ٢٨٥].

وقال ﷺ: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ ءَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ء وَٱلْكِتَبِ ٱلَّذِي نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ ء وَٱلْكِتَبِ ٱلَّذِيَ أَنزَلَ مِن قَبَلُ وَمَن يَكُفُرُ بِٱللَّهِ وَمَلَآمِكَتِهِ ء وَكُشُلِهِ ء وَرُسُلِهِ ء وَالْيَوْمِ ٱلْآخِرِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَلًا بَعِيدًا ﴾ [النساء: ١٣٦].

وقال تعالىٰ: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُواْ وَجَهَدُواْ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِ سَبِيلِ ٱللَّهِ أَوْلَيَهِكَ هُمُ ٱلصّهِدِقُونَ ﴾ [الحجرات: ١٥].

وقال ﷺ: ﴿ سَابِقُواْ إِلَى مَغْفِرَةِ مِّن رَّبِكُوْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أُعِدَّتُ لِللَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ ﴾ [الحديد: ٢١].

وقال تعالىٰ: ﴿ فَاهِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ وَٱلنُّورِ ٱلَّذِيَّ أَنَزَلْنَا ۚ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [التغابن: ٨].

وعن أبي هريرة والله قال: قال رسول الله على الله الله الله على الله عن الطريق، والحياء وستون - شعبة، فأفضلها قول: لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق، والحياء شعبة من الإيمان» [رواه مسلم: ٣٥].

وعن أبي هريرة وَ قُلِكَ قال: كان النبي وَ الله الله وملائكته، وكتبه، وبلقائه، ورسله، وتؤمن ما الإيمان؟ قال: «الإيمان أن تؤمن بالله وملائكته، وكتبه، وبلقائه، ورسله، وتؤمن بالبعث» [رواه البخاري: ٥٠، ومسلم: ٩].

وعن ابن عمر وعن ابن عمر الله وعلى الله وعلى الله وعلى الله وعن ابن عمر الله والله و

وعن أبي هريرة رَفِي أن رسول الله عَلِي سئل: أي العمل أفضل؟ فقال: «إيمان بالله ورسوله» [رواه البخاري: ٢٦، ومسلم: ٨٣].

وعن أبي ذر تَطَقَّ قال: قلت: يا رسول الله، أي الأعمال أفضل؟ قال: «الإيمان بالله، والجهاد في سبيله» [(رواه البخاري: ١٨٥، ومسلم: ٨٤].

### ثمرات الإيمان بالله تعالى:

إذا علم الإنسان أن الله هو ربه ورب كل شيء وخالقه ومدبره، وأنه سبحانه وحده المتصرف في جميع أمور هذا الكون، وآمن بما لله من أسماء حسنى وصفات عليا، ثم

الْهُ اللهِ المُلْمُلِي المَّالِمُ اللهِ اللهِ اللهِ المَّالِمُلْمُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُلِي اللهِ المُلم

علم أنه على وحده هو المستحق للعبادة دون ما سواه، فعبد الله تعالى ولم يشرك به شيئًا؛ أثمر ذلك عنده ثمرات جليلة، وفوائد جمة، وفضائل كثيرة، منها:

- يُثمر للعبد محبة الله وتعظيمه المُوجِبَيْنِ للقيام بأمره، واجتناب نهيه، وإذا قام العبد بذلك؛ نال بهما كمال السعادة في الدنيا والآخرة.
- أن الإيمان بالله يُنشئ في نفس العبد الأنفة والعزة والعفة؛ لأنه يعلم أن الله هو المالك الحقيقي لكل ما في هذا الكون، وأنه لا نافع ولا ضار إلا هو، وهذا العِلْم يُغنيه عن غير الله، وينزع من قلبه الخوف ممن سواه، فلا يرجو إلا الله، ولا يخاف سواه، قال تعالىٰ: ﴿ وَلا تَهِنُواْ وَلَا تَحْرَنُواْ وَأَنتُمُ ٱلْأَعَلُونَ إِن كُنتُم مُّؤُمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٩].
- أن الإيمان بالله يُنشئ في نفسه التواضع؛ لأنه يعلم أن ما به من نعمة فمن الله، فلا يغره الشيطان، ولا يبطر ولا يتكبر، ولا يزهو بقوته وماله.
- أن الإيمان بالله يُربِّي في الإنسان قوة عظيمة من العزم والشجاعة والإقدام والصبر والثبات حينما يضطلع بمعالي الأمور في الدنيا ابتغاء مرضاة الله، ويكون على يقين تام أنه متوكل على ملك السماوات والأرض، وأنه يؤيده ويأخذ بيده، فيكون راسخًا رسوخ الجبال في صبره وثباته وتوكله.
- أن الإيمان يطهِّر النفوس من الخرافات، فمن آمن بالله تعالىٰ حقًّا؛ فإنه يعلِّق أمره بالله تعالىٰ وحده، فهو رب العالمين، وهو الإله الحق لا إله غيره، فلا يخاف من مخلوق، ولا يعلِّق قلبه بأحد من الناس، ومن ثم يتحرر من الخرافات والأوهام.
- حصول الأمن التام والاهتداء التام في الدنيا والبرزخ والآخرة، قال الله ﷺ: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يَلْبِسُوٓاْ إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ أَوْلَآكِكَ لَهُمُ ٱلْأَمْنُ وَهُم مُّهُ تَدُونَ ﴾ [الأنعام: ٨٦].

مَنْ الْمُنْ ال

- الحياة الطيبة؛ فالحياة الطيبة الحافلة بكل ما هو طيب إنما هي ثمرة من ثمرات الإيمان بالله على، قال تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَى وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَّهُ وَ كَيْرَةً وَلَنْجُزِيَنَّهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [النحل: ٩٧].
- حلول الخيرات ونزول البركات، قال تعالىٰ: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَىٰ ءَامَنُواْ وَٱتَّقَوَاْ لَفَتَحۡنَا عَلَيْهِ مِبَرَكَاتٍ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [الأعراف: ٩٦].
- الفوز بولاية الله على وتأييده ونصره، فالله يدفع عن المؤمنين جميع المكاره، وينجيهم من الشدائد، ويحفظهم من مكايد الأعداء، قال تعالىٰ: ﴿ فَإِكَ بِأَنَّ اللَّهَ مَوْلَى النَّهَ مَوْلَى النَّهَ مَوْلَى النَّهَ عَنِ اللَّهِ عَنِ اللَّهُ وَ إِنَّا اللَّهُ عَنِ اللَّهُ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْدِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ
- تكفير السيئات وإصلاح البال (البال: هو الشأن والحال)، قال تعالى: ﴿ وَاللَّهِ مَ وَاللَّهِ مَا وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ وَءَامَنُواْ بِمَا نُزِلَ عَلَىٰ مُحَمَّدِ وَهُو ٱلْحَقُّ مِن رَبِّهِمْ كَفَرَعَنْهُمْ سَيِّعَاتِهِمْ وَأَصْلَحَ بَالَهُمْ ﴾ [محمد: ٢].
- دخول الجنة والنجاة من النار، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُدْخِلُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِاحَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ إِنَّ ٱللَّهَ يَفْعَلُمَا يُرِيدُ ﴾ [الحج: ١٤].
- السعي في الإحسان إلى الخلق ورحمتهم والعفو عنهم والصَّفح، طمعًا في حُصول ذلك من الله لمن كان كذلك، فالراحمون يرحمهم الله، ومَن عفا عفا الله عنه، ومَن غفر غفر الله له.

هذا شيء من ثمرات الإيمان، وبالجملة فخير الدنيا والآخرة كله من ثمرات الإيمان، ومترتب عليه، والهلاك والخسران إنما يكون بفقد الإيمان أو نقصانه.

### الوسائل والأسباب المعينة على الإيمان بالله تعالى:

- تدبُّر القرآن الكريم؛ فالقرآن كله حديث عن الإيمان بالله تعالىٰ؛ لأن القرآن إما حديث مباشر عن الله تعالىٰ: ذاته، وأسمائه، وصفاته، وأفعاله وأقداره. وإما دعوة

إلىٰ عبادته وحده لا شريك له، وترك ما يُعبد من دونه من آلهة باطلة. وإما أمر بطاعته سبحانه، ونهى عن معصيته، وهذا من لوازم الإيمان.

وإما إخبار عن أهل الإيمان، وما فَعل الله بهم في الدنيا من الكرامة، وما يُثيبهم به في الآخرة من النعيم المقيم، وهذا جزاء أهل الإيمان بالله. وإما إخبار عن الكافرين، وما فعل الله بهم في الدنيا من النكال، وما سيُفعل بهم في الآخرة من العذاب في الجحيم، وهذا جزاء من أعرض عن الإيمان.

- تعلم العقيدة الصحيحة من الكتاب والسنة الثابتة عن رسول الله عليه.
- الاقتداء بالسلف الصالح في اعتقادهم السليم، واتباع طريقتهم في فهم نصوص الكتاب والسنة.
  - البعد عن الفرق المنحرفة المخالفة لاعتقاد السلف الصالح، والحذر منهم.
- وأن يعرف صور الشرك وأنواعه المنتشرة بين الناس كي يجتنبها ولا يقع فيها.
- أن يعلم العبدُ أن قبول عمله يتوقف على الإيمان بالله تعالى، وأنه بدون الإيمان يكون قد أتعب نفسه بدون طائل، أو أنفق ماله بلا عائد، بل قد يضحي بحياته ولا ينال في مقابل ذلك إلا النار، إذا كان منه ذلك بلا إيمان ثابت؛ قال تعالىٰ: ﴿ قُلُ إِنَّمَا آَنَا بَشَرُ فِي مقابل ذلك إلا النار، إذا كان منه ذلك بلا إيمان ثابت؛ قال تعالىٰ: ﴿ قُلُ إِنَّمَا آَنَا بَشَرُكَ بِعِبَادَةِ مِنْ كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ عَالَمَ مَمَلَ صَلِحًا وَلَا يُشْرِكَ بِعِبَادَةِ وَمِنْ عَالَمُ مُوالِكُ وَعِنْ عَائِشَة نَوْقَ قَالَت: قلت: يا رسول الله، ابن جدعان كان في الجاهلية يصل الرحم، ويطعم المسكين، فهل ذاك نافعه؟ قال: «لا ينفعه، إنه لم يقل يومًا: رب اغفر لى خطيئتى يوم الدين» [رواه مسلم: ٢١٤].
- أن يدعوَ الله على أن يثبته على الإيمان بالله تعالى وأن يجنبه الشرك، قال تعالى مخبراً عن إبراهيم عليه السلام: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ رَبِّ اَجْعَلَ هَاذَا ٱلْبَلَدَ ءَامِنَا وَاجْنُبْنِي مخبراً عن إبراهيم عليه السلام: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ رَبِّ اَجْعَلَ هَاذَا ٱلْبَلَدَ ءَامِنَا وَاجْنُبْنِي مَخْبَا أَنْ نَعْبُدَٱلْأَصْنَامَ ﴾ [إبراهيم: ٣٥]، وقد كان رسول الله على يكثر أن يقول: «يا مقلب القلوب ثبت قلبي على دينك» [رواه الترمذي: ٢١٤٠].

### 🦟 ۳. الإيمان بالملائكة 🗽

الإيمان بالملائكة أصل من أصول الإيمان، وركن من أركانه، لا يتم الإيمان إلا به، ومن كفر بالملائكة أو بواحد منهم، فهو كافر بالله العظيم، خارج من ملة الإسلام. ومعنى الإيمان بالملائكة: الإقرار بوجودهم والتصديق بهم، وأن الله خلقهم من نور، وأنهم مخلوقات عظيمة لا يعلم قدر عِظَمها إلا الله، وأنهم خلق كثير جدًّا لا يعلم عددهم إلا الله تعالى، وأنهم عباد مكرمون، لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون، وأن لهم عند ربهم مقامات عظيمة، وليس لهم من صفات الربوبية والألوهية شيء؛ بل هم عباد لله منقادون تمامًا لطاعة الله، وأن نؤمن بمن جاء التصريح بذكره من الملائكة على وجه الخصوص في الكتاب والسنة: كجبريل، وميكائيل، وإسرافيل، ومالك خازن النار، وما ذكر منهم إجمالا وجب علينا الإيمان بهم إجمالا، ما عرفنا منهم وما لم نعرف. وأن نحبهم ونواليهم ونحذر من عداوتهم أو القدح فيهم.

### الأدلة من الكتاب والسنة على أن الإيمان بالملائكة من أهم شعب الإيمان:

قال تعالىٰ: ﴿ لَيْسَ ٱلْمِرَّ أَن تُوَلُّواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ ٱلْمِرَّ مَنُ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْاَخِرِ وَٱلْمَلَيِكَةِ وَٱلْكِتَٰبِ وَٱلنَّبِيَّنَ ﴾ [البقرة: ١٧٧].

قال ابن كثير هن: «من اتصف بهذه الآية فقد دخل في عُرى الإسلام كلها، وأخذ بمجامع الخير كله، وهو الإيمان بالله، وهو أنه لا إله إلا هو، وصدَّق بوجود الملائكة الذين هم سَفَرة بين الله ورسله، ﴿وَٱلْكِتَبِ ﴾ وهو اسم جنس يشمل الكتب المنزلة من السماء على الأنبياء، حتى خُتمت بأشرفها وهو القرآن المهيمن على ما قبله من الكتب» [«تفسير ابن كثير» (١/ ٤٨٦)].

وقال تعالىٰ: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ ء وَٱلْمُؤْمِنُونَ ۚ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللّهِ وَمَكَنِ كَاللّهِ عَن رَّبُهُ إِلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَالَى اللّهِ عَلَيْهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى ال

٢٦ ٢٦

وقال تبارك اسمه: ﴿ مَن كَانَ عَدُوَّا لِلَّهِ وَمَلَآمِكَةِكِتِهِ ـ وَرُسُلِهِ ـ وَجِبْرِيلَ وَمِيكَلَ فَإِنَّ ٱللَّهَ عَدُوُّ لِلْكَفِرِينَ ﴾ [البقرة: ٩٨].

وقال ﷺ: ﴿ يَتَأَيَّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ءَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ء وَٱلْكِتَبِ ٱلَّذِى نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ ء وَٱلْكِتَبِ ٱلَّذِى أَنزَلَ مِن قَبَلُ وَمَن يَكُفُرُ بِٱللَّهِ وَمَلَيْ كَيتِهِ ء وَكُثْبُهِ ء وَرُسُلِهِ ء وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ فَقَدُ ضَلَّ ضَلَالًا بَعِيدًا ﴾ [النساء: ١٣٦].

وقال تعالىٰ: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ لَا يَسْتَكُمْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيُسَبِّحُونَهُ وَلَهُ يَسْجُدُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٠٦].

قال السعدي هجنة: «ذكر تعالىٰ أن له عبادًا مستديمين لعبادته، ملازمين لخدمته وهم الملائكة، فقال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ ﴾ من الملائكة المقربين، وحملة العرش ﴿ لَا يَسَتَكُبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ ﴾ بل يذعنون لها وينقادون لأوامر رجم ﴿ وَيُسَبِّحُونَهُ ﴾ الليل والنهار لا يملُّون.

﴿ وَلَهُ وَ حده لا شريك له ﴿ يَسَجُدُونَ ﴾ ، فليقتدِ العبادُ بهؤلاء الملائكة الكرام، وليداوموا على عبادة الملك العلام» [ «تفسير السعدي» (ص: ٣١٤)].

وقال سبحانه: ﴿ وَيُسَبِّحُ ٱلرَّغَدُ بِحَمْدِهِ وَٱلْمَلَّهِ كَهُ مِنْ خِيفَتِهِ ﴾ [الرعد: ١٣].

وقال تعالىٰ: ﴿ لَهُو مُعَقِّبَاتُ مِّنَ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنَ خَلَفِهِ عَكَفَظُونَهُ وَمِنَ أَمْرِ ٱللَّهِ ﴾ [الرعد: ١١].

وقال عَلَى: ﴿ وَلِلَّهِ يَسَجُدُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن دَاَبَّةِ وَٱلْمَلْنَإِكَةُ وَهُمْ لَا

يَسْتَكْبُرُونَ ١٠٤١ هَوْنَ رَبِّهُم مِّن فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [النحل: ٤٩، ٥٠]

وقال تبارك اسمه: ﴿ وَلَهُ وَمَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ وَمَنْ عِندَهُ وَلَا يَسَتَكُبُرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ عَ وَلَا يَسَتَحْسِرُونَ ۞ يُسَبِّحُونَ ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ لَا يَفْتُرُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٠،١٩].

قال ابن كثير على: «أخبر تعالىٰ عن عبودية الملائكة له، ودأبهم في طاعته ليلا ونهارًا، فقال: ﴿ وَلَهُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَنْ عِندَهُ و ﴾ يعني: الملائكة ﴿ لَا يَسْتَكُبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ عَنْ عَبَادَتِهِ عَنْ أَلَمُ الْمَسِيحُ أَن يَكُونَ عَبْدَا وَلَا الْمَلَنَ عِبَادَتِهِ عَنْ الْمَسَيحُ أَن يَكُونَ عَبْدَا لِلَهِ وَلَا ٱلْمَلَن عِبَادَ قِهِ وَيَسْتَكُ بِرُ فَسَيَحْشُرُهُمُ إِلَيْهِ وَلَا ٱلْمَلَن عِبَادَ لِهِ وَلَا ٱلْمَلَ اللهُ عَنْ عَبَادَتِهِ وَيَسْتَكُ بِرُ فَسَيَحْشُرُهُمُ إِلَيْهِ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيَسْتَكُ بِرُ فَسَيَحْشُرُهُمُ إِلَيْهِ عَبَادَ قِهِ وَلَا اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ عَبَادَتِهِ وَيَسْتَكُ بِرُ فَسَيَحْشُرُهُمُ إِلَيْهِ عَبَادَ اللهُ عَلَى المُعْمَلُونَ عَلَى الْمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى المُعْمَلُونَ عَلَى الْعَمْلُ اللهُ عَلَى الْعَمْلُ اللهُ عَلَى الْعَمْلُ اللهُ عَلَى الْعَمْلُ اللهُ اللهُ عَلَى العَمْلُ اللهُ عَلَى العَمْلُونُ عَلَى العَمْلُونُ عَلَى العَمْلُ عَلَى العَمْلُ اللهُ عَلَى العَمْلُ اللهُ عَلَى الْعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

وقال سبحانه: ﴿ وَقَالُواْ اتَّخَذَ ٱلرَّمْنَ وَلَدَأَ سُبْحَنَهُ ﴿ بَلْ عِبَادٌ مُّكَرَمُونَ ۞ لَا يَسْبِعُونَهُ ﴿ بِالْقَوْلِ وَهُمْ بِأَمْرِهِ وَيَعْمَلُونَ ۞ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يَشْفَعُونَ ﴾ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يَشْفَعُونَ ﴾ إلّا لِمَنِ ٱرْتَضَىٰ وَهُم مِّنْ خَشْيَتِهِ وَمُشْفِقُونَ ۞ \* وَمَن يَقُلُ مِنْهُمْ إِنِّى إِلَهُ مِّن دُونِهِ وَفَذَالِكَ بَحْزِيهِ جَهَنَمَ كُذَالِكَ بَحْزِيهِ جَهَنَمَ كُذَالِكَ بَحْزِيهِ جَهَنَمَ كُذَالِكَ بَحْزِي ٱلطَّلِمِينَ ﴾ [الأنبياء: ٢٦ - ٢٩].

قال السعدي هي: «يخبر تعالىٰ عن سفاهة المشركين المكذبين للرسول، وأنهم زعموا -قبَّحهم الله- أن الله اتخذ ولدًا فقالوا: الملائكة بنات الله، تعالىٰ الله عن قولهم، وأخبر عن وصف الملائكة بأنهم عبيد مربوبون مُدبَّرون، ليس لهم من الأمر شيء، وإنما هم مكرمون عند الله، قد أكرمهم الله وصيَّرهم من عبيد كرامته ورحمته، وذلك لما خصهم به من الفضائل والتطهير عن الرذائل، وأنهم في غاية الأدب مع الله، والامتثال لأوامره.

ف ﴿ لَا يَسَبِقُونَهُ وبِٱلْقَوْلِ ﴾ أي: لا يقولون قولًا مما يتعلق بتدبير المملكة، حتى يقول الله؛ لكمال أدبهم وعلمهم بكمال حكمته وعلمه ﴿ وَهُم بِأَمْرِهِ مِ يَعْمَلُونَ ﴾ أي:

مهما أمرهم، امتثلوا لأمره، ومهما دبرهم عليه، فعلوه، فلا يعصونه طرفة عين، ولا يكون لهم عمل بأهواء أنفسهم من دون أمر الله، ومع هذا، فالله قد أحاط بهم علمه، فعلم هما بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ فَهُ أَي: أمورهم الماضية والمستقبلة، فلا خروج لهم عن علمه، كما لا خروج لهم عن أمره وتدبيره.

ومن جزئيات وصفهم بأنهم لا يسبقونه بالقول، أنهم لا يشفعون لأحد بدون إذنه ورضاه، فإذا أذن لهم وارتضى من يشفعون فيه، شفعوا فيه، ولكنه تعالى لا يرضى من القول والعمل إلا ما كان خالصًا لوجهه، متبعًا فيه الرسول، وهذه الآية من أدلة إثبات الشفاعة، وأن الملائكة يشفعون.

﴿ وَهُم مِّنْ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ ﴾ أي: خائفون وجلون، قد خضعوا لجلاله، وعنت وجوههم لعزه وجماله.

فلما بين أنه لا حق لهم في الألوهية، ولا يستحقون شيئًا من العبودية بما وصفهم به من الصفات المقتضية لذلك، ذكر أيضًا أنه لا حظ لهم، ولا بمجرد الدعوى، وأن من قال منهم: ﴿ إِنِّتَ إِلَهُ مِن دُونِكِ ﴾ على سبيل الفرض والتنزل: ﴿ فَلَالِكَ نَجُزِيهِ مَن قال منهم: ﴿ إِنِّتَ إِلَهُ مِن دُونِكِ ﴾ على سبيل الفرض والتنزل: ﴿ فَلَالِكَ نَجُزِيهِ الظَّلِمِينَ ﴾ وأي ظلم أعظم من ادعاء المخلوق الناقص الفقير إلىٰ الله من جميع الوجوه مشاركة الله في خصائص الإلهية والربوبية؟! » [«تفسير السعدي» (ص: ٢٢٥)].

وقال عَنِي: ﴿ اللَّهُ يَصْطَفِى مِنَ ٱلْمَلَآمِكَةِ رُسُلًا وَمِنَ ٱلنَّاسِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴿ يَعْلَمُمَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ ۚ وَإِلَى ٱللَّهِ تُرْجَعُ ٱلْأُمُورُ ﴾ [الحج: ٧٦،٧٥]

وقال سبحانه: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ فَاطِرِ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ جَاعِلِ ٱلْمَلَتَبِكَةِ رُسُلًا أَوْلِيٓ أَجْنِحَةِ مَّشْنَىٰ وَثُلَثَ وَرُبِئَعَ يَزِيدُ فِي ٱلْخَلْقِ مَا يَشَاءَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءِ قَدِيرٌ ﴾ [فاطر: ١].

قال ابن كثير هِ : ﴿ فَاطِرِ ٱلسَّ مَوَّتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ أي: خالق السموات والأرض ﴿ جَاعِلِ ٱلْمَلَتَ عِكَةِ رُسُلًا ﴾ أي: بينه وبين أنبيائه ﴿ أَوْلِيَ أَجْنِحَةِ ﴾ أي: يطيرون بها ليبلغوا ما أُمروا به سريعًا ﴿ مَثْنَى وَثُلَثَ وَرُبُعَ ﴾ أي: منهم من له جناحان، ومنهم من له ثلاثة، ومنهم

من له أربعة، ومنهم من له أكثر من ذلك، كما جاء في الحديث: أن رسول الله على رأى جبريل ليلة الإسراء وله ستمائة جناح، بين كل جناحين كما بين المشرق والمغرب؛ ولهذا قال: ﴿ يَزِيدُ فِي ٱلْخَلْقِ مَا يَشَاءُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ قَدِيرٌ ﴾ قال السُّدِّيُّ: يزيد في الأجنحة وخلقهم ما يشاء» [«تفسير ابن كثير» (٦/ ٥٣٢)].

وقال سبحانه: ﴿ ٱلَّذِينَ يَحْمِلُونَ ٱلْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُۥ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغَفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُولًا رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءِ رَجْمَةَ وَعِلْمَا فَأَغْفِرُ لِلَّذِينَ تَابُواْ وَٱتَّبَعُواْ سِيلك وَقِهِمْ عَذَابَ ٱلْجَحِيمِ ﴿ رَبَّنَا وَأَدْخِلْهُمْ جَنَّتِ عَدْنٍ ٱلَّتِي وَعَدَتَّهُمْ وَمَن صَلَحَ مِنْ عَابِهِا كَ وَقِهِمْ وَذُرِيَّتِهِمْ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ وَقِهِمُ ٱلسَّيِّاتِ وَمَن تَقِ السَّيِّاتِ وَمَن تَقِ السَّيِّاتِ فَوَر رَحِمْتَهُمْ وَذُلِكَ هُو ٱلْفَوْرُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ [غافر: ٧- ٩].

وقال تعالىٰ: ﴿ تَكَادُ ٱلسَّمَوَٰتُ يَنَفَطَّرُنَ مِن فَوْقِهِنَّ ۚ وَٱلْمَلَنَيِكَةُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيَشْتَغْفِرُونَ لِمَن فِي ٱلْأَرْضِ ۚ ٱللَّهَ هُوَٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [الشورى: ٥].

وقال تبارك وتعالىٰ: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ وَنَعَلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ عَنْسُهُۥ ۗ وَكَنُ أَقْرُبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ ۞ إِذْ يَتَلَقَى ٱلْمُتَلَقِّيَانِ عَنِ ٱلْيَهِ مِنْ عَبِلُ ۞ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ [ق].

قال السعدي هي: «يخبر تعالىٰ أنه المتفرد بخلق جنس الإنسان، ذكورهم وإناثهم، وأنه يعلم أحواله، وما يُسِره ويوسوس في صدره، وأنه أقرب إليه من حبل الوريد، الذي هو أقرب شيء إلىٰ الإنسان، وهو العِرق المكتنف لثغرة النحر، وهذا مما يدعو الإنسان إلىٰ مراقبة خالقه، المطلع علىٰ ضميره وباطنه، القريب منه في جميع أحواله، فيستحي منه أن يراه حيث نهاه، أو يفقده حيث أمره.

وكذلك ينبغي له أن يجعل الملائكة الكرام الكاتبين منه على بال، فيُجِلُّهم ويوقرهم، ويحذر أن يفعل أو يقول ما يُكتب عنه، مما لا يُرضي رب العالمين، ولهذا قال: ﴿إِذْيَتَلَقَى الْمُتَلَقِيَانِ﴾ أي: يتلقيان عن العبد أعماله كلها، واحد ﴿عَنِ الْيَمِينِ﴾ يكتب الحسنات ﴿وَ﴾ الآخر ﴿عَنِ الشِّمَالِ﴾ يكتب السيئات، وكل منهما ﴿ قَعِيدٌ ﴾ بذلك متهيئ لعمله الذي أُعِدَّ له ملازم له. ﴿ مَّا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ ﴾ خير أو شر ﴿ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبُ عَتِيدٌ ﴾

مَنْ الْمُنْ لِلْمُنْ الْمُنْ لِلْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ لِلْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ لِلْمُنْ الْمُنْ الْمُ

أي: مراقب له، حاضر لحاله، كما قال تعالىٰ: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَفِظِينَ ۞ كِرَامًا كَتِبِينَ ۞ يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ﴾ [«تفسير السعدي» (ص: ٨٠٥)].

وقال تعالىٰ: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُو لَحَفِظِينَ ۞ كِرَامًا كَتِبِينَ ۞ يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ﴾ [الانفطار]. قال ابن كثير ﷺ: وإن عليكم لملائكة حفظة كرامًا فلا تقابلوهم بالقبائح، فإنهم يكتبون عليكم جميع أعمالكم ﴾ [«تفسير ابن كثير» (٨/ ٤٤٣)].

وقال على النَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا أَمَوُهُمْ وَلَهْالِيكُمْ نَازًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَائِ فَعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴿ [التحريم: ٦]. يعني يا أيها الذين صدَّقوا الله ورسوله وعملوا بشرعه، احفظوا أنفسكم بفعل ما أمركم الله به وترك ما نهاكم عنه، واحفظوا أهليكم بما تحفظون به أنفسكم من نار وقودها الناس والحجارة، يقوم على تعذيب أهلها ملائكة أقوياء، لا يخالفون الله في أمره، وينفذون ما يؤمرون به. [التفسير الميسر (١/ ٥٠٠)].

وعن أبي هريرة رضي قال: كان النبي علي بارزًا يومًا للناس، فأتاه جبريل فقال: ما الإيمان؟ قال: «الإيمان أن تؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، وبلقائه، ورسله، وتؤمن بالبعث» [رواه البخارى: ٥٠، ومسلم: ٩].

وعن عائشة تَوْقَقَ قالت: قال رسول الله عَلَيْهُ: «خُلقت الملائكة من نور» [رواه مسلم: ٢٩٩٦].

### ثمرات الإيمان بالملائكة:

للإيمان بالملائكة ثمرات عظيمة في حياة المؤمن، نذكر منها ما يلي:

- العلم بعظمة الله وقوته وكمال قدرته، فإن عظمة المخلوق من عظمة الخالق، فيزيد المؤمن توقيرًا لله وتعظيمًا له وخشية منه، حيث يخلق الله تعالى من النور ملائكة عظيمة الخلق.
- الاستقامة على طاعة الله تعالى، فمن آمن بأن الملائكة تكتب أعماله كلُّها فإن



هذا يوجب خوفه من الله تعالى، فلا يعصيه في العلانية ولا في السر.

- الصبر على طاعة الله، والشعور بالأنس والطمأنينة، عندما يوقن المؤمن أن معه في هذا الكون الفسيح أعدادًا هائلة من الملائكة تقوم بطاعة الله على أحسن حال وأكمل شأن.
- إذا علم المسلم صفات الملائكة وما هم عليه من العبادة والطاعة لله على أيقن أن الله تعالى لا يريد أن يتكثر بعبادتنا من قلة، ولا ليتعزز بها من ذلة، وإنما يريد نفع أنفسنا، وأن يرزقنا ويعطينا أضعاف أضعاف ما عملنا.
- شكر الله تعالىٰ علىٰ عنايته ببني آدم، حيث جعل من الملائكة من يقوم بحفظهم وحمايتهم، ومن يستغفرون لهم ويدعون لهم.

### الوسائل والأسباب المعينة على الإيمان بالملائكة:

- تدبر كتاب الله تعالى وسنة رسوله على ومطالعتهما؛ فإن كثيرًا من نصوصهما تدل على أن الإيمان بالملائكة ركن أصيل من أركان الإيمان.
  - تعلم العقيدة الصحيحة من الكتاب والسنة الثابتة عن رسول الله عليه.
- أن يعلم العبدُ أنه إذا لم يؤمن بالملائكة ولو بملك واحد منهم؛ فإنه كافر بالله العظيم، ومأواه جهنم خالدًا فيها أبدًا



## \*



### ٤. الإيمان بالكتب السماوية

الإيمان بالكتب التي أنزلها الله تعالىٰ علىٰ أنبيائه ورسله أصل من أصول الإيمان، وركن من أركانه، لا يتم الإيمان إلا به، ومن كفر بكتاب واحد منها؛ فقد كفر بجميع الكتب، وهو كافر بالله العظيم، خارج من ملة الإسلام؛ لأن جميع الكتب أنزلها إله واحد برسالة واحدة، وهي الدعوة إلىٰ توحيد الله وعبادته، وإن اختلفت شرائعها.

ومعنى الإيمان بالكتب: التصديق الجازم بأن لله تعالى كتبًا أنزلها على رسله إلى عباده، وأن هذه الكتب كلام الله تعالى، تكلّم بها حقيقة بما يليق به سبحانه، وأن هذه الكتب فيها الحق والنور والهدى للناس في الدارين، وأن نؤمن بما سمّى الله من كتبه كالقرآن الكريم الذي نزل على نبينا محمد عليه والتوراة التي نزلت على موسى عليه السلام، والإنجيل الذي أُنزل على عيسى عليه السلام، وما ذكر منها إجمالًا وجب علينا الإيمان به إجمالًا، ونؤمن بأن لله تعالى سوى ذلك كتبًا أنزلها على أنبيائه لا يَعْرِفُ أسماءَها وعدَدَها إلا الله، فنقول فيها ما أمر الله به رسوله: ﴿ وَقُلُءَ اَمَنتُ بِمَا أَنزَلَ الله مِن الله عَلَى الله والشورى ١٥].

وأن نعلم أن اليهود والنصارئ قد حرفوا التوراة والإنجيل وغيَّروا وبدَّلوا، وأن نعلم أن اليهود والنصارئ قد حرفوا التوراة والإنجيل وغيَّروا وبدَّلوا، وأن نؤمن بأن أشرف هذه الكتب وأفضلها هو القرآن الكريم، وأنه ناسخ لجميع الكتب السابقة.

### الأدلة على أن الإيمان بالكتب من أهم شعب الإيمان:

قال تعالىٰ: ﴿ لَيْسَ ٱلْبِرَّ أَن تُوَلُّواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِرِ وَٱلْمَلَيْكِ قَ ٱلْبَيْنِ ﴾ [البقرة: ١٧٧].

قال ابن كثير هي: «من اتصف بهذه الآية، فقد دخل في عُرى الإسلام كلها، وأخذ

بمجامع الخير كله، وهو الإيمان بالله، وهو أنه لا إله إلا هو، وصدَّق بوجود الملائكة الذين هم سفرة بين الله ورسله، ﴿ وَٱلْكِتَبِ ﴾ وهو اسم جنس يشمل الكتب المنزلة من السماء على الأنبياء، حتى خُتمت بأشرفها وهو القرآن المهيمن على ما قبله من الكتب، الذي انتهى إليه كل خير، واشتمل على كل سعادة في الدنيا والآخرة، ونسخ الله به كل ما سواه من الكتب قبله، وآمن بأنبياء الله كلهم من أولهم إلى خاتمهم محمد صلوات الله وسلامه عليه وعليهم أجمعين » [«تفسير ابن كثير» (١/ ٤٨٦)].

وقال سبحانه: ﴿ قُولُوٓاْ ءَامَنَ ابِاللّهِ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَاۤ أُنْزِلَ إِلَىٰ إِبْرَهِمَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعَقُوبَ وَٱلْأَسۡبَاطِ وَمَاۤ أُوتِى مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَاۤ أُوتِى ٱلنّبِيُّونَ مِن رّبِّهِمْ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِّنْهُمْ وَنَحَنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٦].

وقال ﷺ: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَآ أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ ۚ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللّهِ وَمَلَنْجِكَتِهِ وَكُنُهُ مِ وَكُنْ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّ

وقال تبارك اسمه: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ ءَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ وَٱلْكِتَبِ ٱلَّذِى نَزَلَ عَلَى رَسُولِهِ وَٱلْكِتَبِ ٱلَّذِى أَنزَلَ مِن قَبَلُ وَمَن يَكُفُرُ بِٱللَّهِ وَمَلَتَهِ كَتِهِ وَكُثُيُهِ وَرُسُلِهِ وَٱلْيَوْمِ رَسُولِهِ وَالْسَحِدَ وَالْسُلِهِ وَالْيَوْمِ اللَّهِ عَلَيْ فَعَ لَيْ مَلَ مَلَ مَلَ مَلَ مَلَكُ لِللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُومُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُومُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُومُ عَلَيْكُ عَلَيْكُومُ عَلَيْكُومُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُومُ عَلَيْكُومُ عَلَيْكُ عَلَيْكُومُ عَلَيْكُ عَلَيْكُومُ عَلَيْكُومُ عَلَيْكُ عَلَيْكُومُ عُلِي عَلِيكُ عَلَيْكُومُ عَلَيْكُومُ عَلَيْكُومُ عَلَيْكُومُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُومُ عَلَيْكُومُ عَلَيْكُومُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْ

وعن أبي هريرة وَ قُلْكَ قال: كان النبي وَ الله بارزًا يومًا للناس، فأتاه جبريل فقال: ما الإيمان؟ قال: «الإيمان أن تؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، وبلقائه، ورسله، وتؤمن بالبعث» [رواه البخاري: ٥٠، ومسلم: ٩].

### ثمرات الإيمان بالكتب:

للإيمان بالكتب ثمرات كثيرة منها:

- تحقيق الإيمان، والفوز بالجنة والنجاة من النار.
- العلم بعناية الله تعالىٰ بعباده، وكمال رحمته، حيث أرسل لكل قوم كتابًا يهديهم به، ويحقق لهم السعادة في الدنيا والآخرة.

الْمُكِنِّ الْمُكِنِي الْمُعِيلِي الْمُكِنِي الْمُعِيلِي الْمُكِنِي الْمُعِيلِي الْمُعِيلِي الْمُعِلِي الْمُعِلْمِي الْمُعِلْمِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِيلِي الْمُعِلِي الْمُعِيلِي الْمُعِلْمِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي

- العلم بحكمة الله تعالىٰ في شرعه، حيث شَرَع لكل قوم ما يناسب أحوالهم ويلائم أشخاصهم، كما قال الله تعالىٰ: ﴿ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِن كُو شِرْعَةَ وَمِنْهَاجًا ﴾ [المائدة: ٨٤]، وكان خاتم الكتب القرآن العظيم مصلحًا لجميع الخلق في كل عَصْرٍ وَمِصْرٍ إلىٰ قيام الساعة.

- شكر نعمة الله تعالىٰ علىٰ لطفه بخلقه وعنايته بهم حيث أنزل إليهم الكتب المتضمنة إرشادهم لما فيه خيرهم وصلاحهم في الدنيا والآخرة، ومن ثم فيتعيَّن شكر الله علىٰ هذه النعم العظيمة، قال تعالىٰ: ﴿ أُولَمْ يَكْفِهِمْ أَنَّا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ يُتَلَىٰ عَلَيْهِمْ أَنَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ اللّهُ عَلَيْهِمْ أَنَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ اللّهُ عَلَىٰ عَلَيْهُمْ أَنَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ اللّهُ عَلَىٰ عَلَيْهُمْ أَنَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ اللّهُ عَلَىٰ عَلَيْهُمْ أَنَا أَنْ فَلَاكَ لَرَحْمَةُ وَذِكَرَى لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾ [العنكبوت: ٥١].
- إثبات صفة الكلام لله تعالىٰ، وأن كلامه لا يشبه كلام المخلوقين، وعجز المخلوقين عن الإتيان بمثل كلامه، قال تعالىٰ: ﴿ وَإِنْ أَحَدُ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرَهُ حَتَىٰ يَسْمَعَ كَلَمَ ٱللَّهِ ﴾ [التوبة: ٦].
- التحرر من ضلالات أفكار البشر، والتحرر من التخبط الفكري والعقدي بالاستمساك بما جاء عن الله تعالى في كتبه المنزلة على أنبيائه.
- السير على طريق مستقيمة واضحة لا اضطراب فيها ولا اعوجاج، قال تعالى: ﴿ الْحَمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِيَ أَنزَلَ عَلَى ﴿ وَالْ تَعَالَىٰ: ﴿ الْحَمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِتَابَ وَلَمْ يَجْعَلَ لَّهُ, عِوَجًا ۚ ۞ قَيِّمًا ﴾ [الكهف].
- الفرح بذلك الخير العظيم الذي نالته البشرية بسبب تلك الكتب المنزلة على أنبياء الله ورسله ﴿ يَاۤ أَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدۡ جَآءَ تُكُم مَّ وَعِظَةُ مِّن رَّبِّكُم وَشِفَآ اللهُ ورسله ﴿ يَاۤ أَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدۡ جَآءَ تُكُم مَّ وَعِظَةُ مِّن رَّبِّكُم وَشِفَآ اللهُ وَبِرَحُمَتِهِ وَفِي ذَلِكَ فَلْيَفْرَ وُواْهُو خَيْرٌ مِّمَّا يَجُمَعُونَ ﴾ [يونس].

### الوسائل والأسباب المعينة على الإيمان بالكتب:

- تدبر كتاب الله تعالى وسنة رسوله علي ومطالعتهما؛ فإن كثيرًا من نصوصهما



تدل علىٰ أن الإيمان بالكتب ركن أصيل من أركان الإيمان.

- تعلم العقيدة الصحيحة من الكتاب والسنة الثابتة عن رسول الله عليه.
- أن يعلم العبدُ أنه إذا لم يؤمن بجميع كتب الله المنزلة على رسله؛ فإنه كافر بالله العظيم، ومأواه جهنم خالدًا فيها أبدًا.



## 🦟 ه. الإيمان بالرسل 🦟

الإيمان بأنبياء الله ورسله أصل من أصول الإيمان، وركن من أركانه، لا يتم الإيمان إلا به، ومن كفر برسول أو نبي واحد؛ فقد كفر بجميع الأنبياء والمرسلين، وهو كافر بالله العظيم، خارج من ملة الإسلام؛ لأن الرسل جميعًا أرسلهم إله واحد برسالة واحدة، وهي الدعوة إلىٰ توحيد الله وعبادته، وإن اختلفت شرائعهم.

والإيمان بالرسل معناه: التصديق الجازم بأنهم جميعًا مرسلون من عند الله على وأن الله تعالى قد بعث في كل أُمَّة رسولًا منهم، يدعوهم إلى عبادة الله وحده وترك عبادة ما سواه؛ وأن جميع هؤلاء الأنبياء والرسل صادقون راشدون كِرام أتقياء أُمناء، وأنهم بلَّغوا جميع ما أرسلهم الله به؛ لم يكتموا، ولم يُغيرِّوا، ولم يزيدوا فيه من عند أنفسهم حرفًا ولم ينقصوه، وأنهم كلهم على الحقِّ المبين، وأن آخرهم وخاتمهم وأفضلهم نبينا محمد على المحمد على المحمد على المحمد على المحمد المحمد

### الأدلة على أن الإيمان بالرسل من أهم شعب الإيمان:

قال تعالىٰ: ﴿ قُولُوٓاْ ءَامَنَا بِٱللَّهِ وَمَاۤ أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَاۤ أُنزِلَ إِلَىۤ إِبْرَهِءَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسۡبَاطِ وَمَاۤ أُوتِى مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَاۤ أُوتِى ٱلنَّبِيُّونَ مِن رّبِّهِمْ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِّنْهُمْ وَنَحُنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٦].

قال السعدي على: "وقوله: ﴿ لَانْفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِّنْهُمْ ﴾ أي: بل نؤمن بهم كلهم، هذه خاصية المسلمين، التي انفردوا بها عن كل من يدَّعي أنه على دين. فاليهود والنصارى والصابئون وغيرهم -وإن زعموا أنهم يؤمنون بما يؤمنون به من الرسل والكتب- فإنهم يكفرون بغيره، فيفرقون بين الرسل والكتب، بعضها يؤمنون به وبعضها يكفرون به، وينقض تكذيبُهم تصديقَهم، فإن الرسول الذي زعموا أنهم قد آمنوا به، قد صدَّق سائر الرسل وخصوصًا محمد على الإنها محمد المناه على المنوا به، قد صدًا، فقد كذبوا

رسولهم فيما أخبرهم به، فيكون كفرًا برسولهم» [«تفسير السعدي» (ص: ٦٨)].

وقال تبارك اسمه: ﴿ لَيْسَ ٱلْبِرَّ أَن تُولُواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَكِنَ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَٱلْمَلَنَيِكَةِ وَٱلْكِتَبِ وَٱلنَّبِيَّنَ ﴾ [البقرة: ١٧٧].

قال ابن كثير على: «من اتصف بهذه الآية، فقد دخل في عُرى الإسلام كلها، وأخذ بمجامع الخير كله، وهو الإيمان بالله، وهو أنه لا إله إلا هو، وصدَّق بوجود الملائكة الذين هم سفرة بين الله ورسله، ﴿ وَٱلْكِتَبِ ﴾ وهو اسم جنس يشمل الكتب المنزلة من السماء على الأنبياء، حتى خُتمت بأشرفها وهو القرآن المهيمن على ما قبله من الكتب، الذي انتهى إليه كل خير، واشتمل على كل سعادة في الدنيا والآخرة، ونسخ الله به كل ما سواه من الكتب قبله، وآمن بأنبياء الله كلهم من أولهم إلى خاتمهم محمد صلوات الله وسلامه عليه وعليهم أجمعين». [«تفسير ابن كثير» (١/ ٤٨٦)].

وقال تعالىٰ: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ ۚ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَلَامِهِ وَالْمُؤْمِنُونَ ۚ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَلَامِهِ وَكُنْبِهِ وَرُسُلِهِ وَلَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدِ مِّن رُّسُلِهِ ﴾ [البقرة: ٢٨٥].

وقال سبحانه: ﴿ مَن كَانَ عَدُوَّا يَتَهِ وَمَلَآمِكَتِهِ وَرُسُلِهِ وَجِبْرِيلَ وَمِيكَلَ فَإِنَّ اللهَ عَدُوُّ لِلْكَفِرِينَ ﴾ [البقرة: ٩٨].

وقال تعالىٰ: ﴿ فَعَامِنُواْ بِاللّهِ وَرُسُلِهِ ۗ وَإِن تُؤْمِنُواْ وَتَتَقُواْ فَلَكُمْ اَجُرُعظِيمُ ﴾ [آل عمران: ١٧٩]. وقال تعالىٰ: ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَىٰ فَحِ وَالنّبِيِّنَ مِنْ بَعْدِهِ ۚ وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ فَحِ وَالنّبِيِّنَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ وَعِ وَالنّبِيِّنَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ إِلَىٰ وَعِ وَالنّبِيِّنَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ إِلَىٰ وَعِلَىٰ وَقَالَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ وَهَدرُونَ إِلَىٰ وَهَدرُونَ وَيُونُسَ وَهَدرُونَ وَمُدرُونَ وَمُسْكَمَنَ وَعَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَرُسُلًا لَمْ نَقْصُصْهُمْ وَسُلْكَ مَن وَعَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَرُسُلًا لَمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ وَعَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَرُسُلًا لَمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ وَحَلَيْمَا اللّهُ مُوسَىٰ تَصْفِيلِهُمُ اللّهُ مُوسَىٰ تَصْفِيلِهُمْ اللّهُ مُوسَىٰ تَصْفِيلُهُمْ وَلَيْكَ اللّهُ مُوسَىٰ تَصْفِيلًا مَا لَللّهُ مُوسَىٰ تَصْفِيلُهُمْ اللّهُ عَلَيْكَ وَمُنذِرِينَ لِكُلّا يَكُونَ لِلنّاسِ عَلَى اللّهُ وَحَمَّا اللّهُ مُوسَىٰ تَصْفِيلًا حَكِيمًا ﴿ [النساء].

وقال تبارك اسمه: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ وَٱجْتَنِبُواْ ٱلطَّلغُوتَ﴾ [النحل: ٣٦] ٣٨ من المُعَالِّ المُعَالِّ المُعَالِّ المُعَالِّ المُعَالِّ المُعَالِّ المُعَالِّ المُعَالِّ

وقال ﷺ: ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَآ أَحَدِ مِّن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيَّيَ ۚ وَكَانَ ٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٤٠]

وقال سبحانه: ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ ۚ أَوْلَيَكَ هُمُ الصِّدِيقُونَ ﴾ [الحديد: ١٩] وقال ﷺ: ﴿ سَابِقُوَاْ إِلَى مَغْفِرَةِ مِّن رَّبِكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَغَرْضِ السَّمَآءِ وَالْأَرْضِ أُعِدَّتُ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ ﴾ [الحديد: ٢١].

وعن أبي هريرة وَاللَّهُ قال: كان النبي والله بارزًا يومًا للناس، فأتاه جبريل فقال: ما الإيمان؟ قال: «الإيمان أن تؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، وبلقائه، ورسله، وتؤمن بالبعث» [رواه البخاري: ٥٠، ومسلم: ٩].

#### ثمرات الإيمان بالرسل:

للإيمان بالرسل ثمرات عظيمة منها:

- تحقيق الإيمان، والفوز بالجنة والنجاة من النار.
- العلم برحمة الله تعالى وعنايته بعباده، حيث أرسل الرسل إليهم ليهدوهم إلى الطريق الصحيح، ويبينوا لهم كيف يعبدون الله؛ لأن العقل البشري لا يستقل بمعرفة ذلك، قال تعالى عن نبينا محمد على: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَكَمِينَ ﴾ [الأنبياء:١٠٧].
  - شكره تعالىٰ علىٰ هذه النعمة الكبرىٰ.
- محبة الرسل عليهم الصلاة والسلام وتعظيمهم والثناء عليهم بما يليق بهم؟ لأنهم قاموا بعبادة الله وتبليغ رسالته والنصح لعباده.
- اتخاذ الرسل والأنبياء قدوةً وأسوةً حسنة، لأن عندهم من الكمال البشرى ما ليس عند غيرهم، قال تعالى: ﴿ أُوْلَنَهِكَ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِتَبَ وَلَلَّحُمَ وَٱلنَّبُوَّةَ ۚ فَإِن يَكُفُرُ بِهَا هَلَوُلَآهِ فَقَدْ وَكَلَنَا بِهَا قَوْمَا لَيْسُواْ بِهَا بِكَفِرِينَ ۞ أُوْلَنَهِكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَبِهُ مَا لَهُ وَقَالَ تعالى: اللَّهُ عَلَيْهِ أَجُرًا إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرَىٰ لِلْعَالَمِينَ ﴾ [الأنعام]، وقال تعالى:

﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُوْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسُوةً حَسَنَةٌ لِمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَالْيَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهَ كَانَيَرًا ﴾ [الأحزاب: ٢١].

- اتباع الرسالة التي جاءت بها الرسل من عند الله وهي عبادة الله وحده لا شريك له، والعمل بها، فيتحقق للمؤمنين في حياتهم الخير والهداية والسعادة في الدارين. قال تعالىٰ: ﴿ فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَاىَ فَكَ يَضِ لُّ وَلَا يَشْقَىٰ ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَن كَا ﴾ [طه].

- السير على طريقٍ مستقيمةٍ واضحةٍ لا اضطراب فيها ولا اعوجاج.
- الفرح بذلك الخير العظيم الذي نالته البشرية بسبب إرسال الله على للرسل في الرسل ويَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَآءَ تُكُو مَ مَوْعِظَةٌ مِن رَّبِكُمْ وَشِفَآهٌ لِمَا فِي الصَّدُودِ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ لِلمُؤْمِنِينَ فَي أَلْتُاسُ قَدْ جَآءَ تُكُو مَ مَوْعِظَةٌ مِن رَّبِكُمْ وَشِفَآهٌ لِمَا فِي الصَّدُودِ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ لِلمُؤْمِنِينَ فَي أَلْمُؤْمِنِينَ وَبِرَحْمَتِهِ وَفِي ذَلِكَ فَلْيَفْرَحُواْ هُوَ خَيْرٌ مِّمَّا يَجْمَعُونَ ﴾ [يونس].
- محبة الرسل وتوقيرهم، والثناء عليهم بما يليق بهم؛ لأنهم رسل الله تعالى وخلاصة عبيده، قاموا لله بعبادته، وتبليغ رسالته، والنصح لعباده، والصبر على أذاهم، قال تعالى: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ۞ لِتُؤْمِنُواْ بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَتُعَزُّوهُ وَتُوَوِّرُوهُ وَتُسَبِّحُوهُ بُكَرَةً وَأَصِيلًا ﴾ [الفتح: ٨، ٩].

#### الوسائل والأسباب المعينة على الإيمان بالرسل:

- تدبر كتاب الله تعالى وسنة رسوله على ومطالعتهما؛ فإن كثيرًا من نصوصهما تدل على أن الإيمان بالرسل ركن أصيل من أركان الإيمان.
  - تعلم العقيدة الصحيحة من الكتاب والسنة الثابتة عن رسول الله عليه.
- أن يعلم العبدُ أنه إذا لم يؤمن بجميع الرسل والأنبياء فإنه كافر بالله العظيم، ومأواه جهنم خالدًا فيها أبدًا، وقال على: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ءَامِنُواْ بِٱللّهِ وَرَسُولِهِ عَ وَالْكِتَبِ ٱلّذِي اللّهَ وَمَلَيْكِ مَنْ اللّهِ وَمَلَيْكِ كَيتِهِ وَٱلْكِتَبِ ٱلّذِي أَنْزَلَ مِن قَبَلُ وَمَن يَصَعُفُرُ بِٱللّهِ وَمَلَيْكِيتِهِ وَٱلْكِيدِ وَاللّهِ وَمَلَيْكِيتِهِ اللّهِ وَرُسُولِهِ وَٱلْمِوْمِ ٱلْآخِرِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَلًا بَعِيدًا ﴾ [النساء: ١٣٦].

٤٠ ) وَمُرْوَعُهُمُ اللَّهُ عَلَيْ الْأَمْنَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّ

وقال سبحانه: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ عَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُواْ بَيْنَ ٱللَّهِ وَرُسُلِهِ عَضُ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَخِذُواْ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ۞ أُوْلَتَ إِنَّهُ هُمُ وَيَقُولُونَ نُوْمِنُ بِبَعْضِ وَنَصَفُونُ بِبَعْضِ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَّخِذُواْ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ۞ أُولَتَ إِنَّهُ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ حَقًا وَأَعْتَدُنَا لِلْصَغِرِينَ عَذَابًا مُّهِينًا ۞ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ عَوَلَمْ يُفَرِّقُواْ بَيْنَ اللَّهُ عَفُورًا تَجِيمًا ﴾ [النساء]. أَحَدِ مِّنْهُمْ أُولَتَ إِنَ سَوْفَ يُؤْتِيهِمْ أُجُورَهُمْ وَكَانَ ٱللَّهُ عَفُورًا تَجِيمًا ﴾ [النساء].

- دراسة قصص الأنبياء وسيرهم وشمائلهم، ومعرفة ما كانوا عليه من جميل الخصال ومحاسن الأخلاق.



## 🤲 ٦. الإيمان باليوم الآخر 🎤

الإيمان باليوم الآخر أصل من أصول الإيمان، لا يتم الإيمان إلا به، والمطالع لكتاب الله تعالى وسنة رسوله على يجد كثيرًا من نصوصهما تجمع بين الإيمان بالله واليوم الآخر، وتنصُّ على أنهما ركنان أصيلان للإيمان، لا ينفك أحدهما عن الآخر، وتُرتِّب عليهما ترغيبًا في بعض الأعمال، وترهيبًا في بعضها الآخر.

وهو في الجملة: الإيمان بالبعث بعد الموت، وبرجوع الناس إلى ربهم؛ لمجازاتهم يوم القيامة، ودخول المسلمين الجنة والكفار النار.

ويتبعه الإيمان التفصيلي، وهو: الإيمان بكل ما يجري في ذلك اليوم، ويدخل في ذلك الإيمان بأشراط الساعة وأماراتها، والموت وما بعده من فتنة القبر وعذابه ونعيمه، وبالنفخ في الصور، وخروج الخلائق من القبور، وتفاصيل المحشر، ونشر الصحف، ونصب الموازين، وبالصراط والحوض والشفاعة والجنة والنار، وكل هذا غيب أخفاه الله تعالىٰ عنا، يجب علينا الإيمان به.

# الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أن الإيمان باليوم الآخر من أهم شعب الإيمان:

قال تعالىٰ: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلنَّصَرَىٰ وَٱلصَّدِعِينَ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْاَحْدِ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَرَبِّهِمْ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ٢٦]. وقال جل وعلا: ﴿ لَيْسَ ٱلْبِرَّ أَن تُولُواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْدِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَاكِنَ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِرِ وَٱلْمَلَيْكَةِ وَٱلْكِتَبِ وَٱلنَّيِيَةِنَ ﴾ [البقرة: ١٧٧].

وقال سبحانه: ﴿ وَمَن يَكُفُرُ بِٱللَّهِ وَمَلَنَ إِكَتْهِ هِ وَكُنْبُهِ هِ وَرُسُلِهِ عِ وَٱلْيُوْمِ ٱلْآخِرِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَلًا بَعيدًا ﴾ [النساء: ١٣٦].

عَنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّ

وقال عَنْ: ﴿ قَاتِلُواْ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَلَا يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ ٱللَّهِ وَرَسُولُهُ وَلَا يَحَرِّمُونَ دِينَ ٱلْحَقِّ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَبَ حَتَّ يُعْطُواْ مَا حَرَّمَ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ ٱلْحَقِّ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَبَ حَتَّ يُعْطُواْ ٱلْجِزْيَةَ عَن يَدِ وَهُمْ صَاغِرُونَ ﴾ [التوبة: ٢٩].

وقال سبحانه: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِكُمُ رَبِّ ٱجْعَلَ هَذَا بَلَدًا ءَامِنَا وَٱرْزُقُ أَهْلَهُ. مِنَ ٱلثَّمَرَتِ مَنُ ءَامَنَ مِنْهُم بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِر ﴾ [البقرة: ١٢٦].

وعن أبي هريرة نَطِّقَ، أن رسول الله عَلِيَّةِ قال: «الإيمان: أن تؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، ولقائه، وتؤمن بالبعث الآخر» [رواه البخاري: ٤٧٧٧، ومسلم: ٩].

وعن عبد الله بن عمرو بن العاص رفي أن رسول الله على قال: «من أحب أن يُزحزح عن النار، ويدخل الجنة، فلتأته منيته وهو يؤمن بالله واليوم الآخر، وليأت إلى الناس الذي يحب أن يؤتى إليه» [رواه مسلم: ١٨٤٤]. «منيته»: أي ميتته وأجله.

#### ثمرات الإيمان باليوم الآخر:

إذا علم الإنسان أن هناك يومًا يجمع الله فيه الأولين والآخرين ويحاسبهم بما عملوه، فإما إلىٰ جنة وإما إلىٰ نار؛ أثمر ذلك عنده ثمرات جليلة، وفوائد جمة، وفضائل كثيرة، منها:

- دخول الجنة والنجاة من النار، كما في الأدلة السابقة.
- الحرص على فعل الطاعة، وترك المعصية: فبمقتضى الإيمان باليوم الآخر يتجه المرء نحو العمل الصالح؛ أملًا في نيل رضا الله تعالى، ورغبة في ثواب ذلك اليوم، ويبتعد عن معصيته خوفًا من سخط الله وعقاب ذلك اليوم.
- الزهد في الدنيا، وتسلية المؤمن عمَّا يفوته من نعيمها، فلا شيء يرفع الإنسان من إخلاده إلى الأرض -بعد الإيمان بالله- إلا الإيمان باليوم الآخر، الإيمان بأن كل متاع زائد يتنازل عنه الإنسان في الحياة الدنيا -طاعةً لله والتزامًا بأمره- يعوَّض عنه في

الآخرة متاعًا أعلى وأخلد وأبقى، قال تعالى: ﴿ أَرَضِيتُم بِٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا مِنَ ٱلْآخِرَةِ وَالْآخِرَةِ إِلَّا قَلِيلٌ ﴾ [التوبة: ٣٨]، والإيمان في ذات الوقت بأن كل خروج على أمر الله في الحياة الدنيا من أجل متاع الأرض الزائل سيجازى عليه في الآخرة عذابًا أليمًا.

كما أن الإيمان باليوم الآخر فيه تسلية للمؤمن عمّا يفوته من نعيم الدنيا ومتاعها بما يرجوه من نعيم الآخرة وثوابها، فعن المستورد الفهري والله عن قال: قال رسول الله والله ما الدنيا في الآخرة إلا مثل ما يجعل أحدكم إصبعه هذه -وأشار بالسبابة - في اليم، فلينظر بم ترجع؟» [رواه مسلم: ٢٨٥٨]. «اليم» أي البحر.

- الصبر على الأذى، والمصائب، واحتساب الأجر: فإن العبد إذا آمن باليوم الآخر دفعه ذلك إلى الصبر على ما يصيبه من الأذى والابتلاءات المتنوعة؛ لأنه يعلم أن الله سيعطيه الثواب الجزيل في الآخرة، قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُوَفَى ٱلصَّبِرُونَ أَجَرَهُم بِعَلَيْ صَالِ الله عَلَيْ عَالَىٰ الله تعالىٰ عالىٰ الله تعالىٰ ما يغير حسَابِ الله تعالىٰ الله تعالىٰ الله تعالىٰ ما لعبدي المؤمن عندي جزاء، إذا قبضت صفيّه من أهل الدنيا، ثم احتسبه، إلا الجنة الرواه البخاري: ٦٤٢٤]. «صفيّه أي حبيبه من ولد وأخ وغيره.

- تماسك المجتمع واستقراره: الإيمان بالبعث بعد الموت يحفظ للمجتمع استقراره، فلو لم يكن هناك بعث ولا حساب ولا عقاب، لما كان هناك ما يدعو إلى المحافظة على قيم المجتمع وأخلاقياته، ولما كان هناك داع إلى أداء الواجبات واجتناب المحرمات وغير ذلك.

فالإيمان باليوم الآخر يثبِّت النظام في الدولة، ويهذِّب السلوك الإنساني، ويقوِّم الأفعال الشاذة، فالمؤمن به لا يحتاج إلىٰ قوة -كالشرطة- تدفعه إلىٰ المحافظة علىٰ القانون؛ لأن الإيمان باليوم الآخر يدفعه إلىٰ التزام الحق وتحري العدل.

- الإيمان باليوم الآخر له أشد الأثر في توجيه الإنسان وانضباطه والتزامه بالعمل

عَدُ الْمُنْ اللَّهِ اللَّ

الصالح وتقوى الله على وبُعده عن الأنانية والرياء، ولهذا يتم الربط بين الإيمان باليوم الآخر والعمل الصالح في كثير من الأحيان، كقوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّمَا يَعَمُرُ مَسَاجِدَ ٱللَّهِ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيُوْمِ ٱلْآخِرِ ﴾ [التوبة: ١٨]، وقوله: ﴿ وَهَاذَا كِتَبُ أَنْزَلْنَاهُ مُبَارَكُ مُصَدِّقُ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَالنَّذِرَ أُمَّ ٱلْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلَهَا وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِيِّةً وَهُمْ عَلَىٰ صَلاتِهِمْ يُعَافِظُونَ ﴾ [الأنعام: ٩٢].

ولما أثنى الله على الرسل عليهم السلام في القرآن وذكر أعمالهم مدحهم بالسبب الذي كان يدفعهم لتلك الأعمال والفضائل فقال سبحانه: ﴿ إِنَّا أَخْلَصْنَاهُم بِخَالِصَةِ ذِكْرَى الذي كان يدفعهم لتلك الأعمال والفضائل الفاضلة: أنهم تميزوا بتذكُّر الدار الآخرة، الدّار الدار الآخرة، فدفعهم هذا التذكر لتلك الأعمال الصالحة والمواقف العظيمة.

- الطمأنينة بأن الإنسان ملاق نصيبه، فإذا فاته شيء من متاع الحياة الدنيا فلا ييأس ويقتل نفسه حزنًا، بل عليه أن يجتهد ويوقن بأن الله لا يضيع أجر من أحسن العمل، وإن كان قد أُخِذَ منه مثقال ذرة بظلم أو غش حصَّلَها يوم القيامة في أحوج ما يكون إليها، فكيف يغتم من علم أن نصيبه سيأتيه لا محالة في أهم اللحظات وأخطرها؟ وكيف يحزن من يعلم أن من يقضي بينه وبين خصومه هو أحكم الحاكمين سبحانه وتعالىٰ؟، قال تعالىٰ: ﴿إِنِّ جَزَيْتُهُمُ ٱلْيُوْمَ بِمَاصَبَرُوۤا أَنَّهُمْ هُمُ ٱلْفَآبِرُونَ ﴾ [المؤمنون: ١١١].

#### الوسائل والأسباب المعينة على الإيمان باليوم الآخر:

- تدبر كتاب الله تعالى وسنة رسوله على ومطالعتهما، وأنه كلما ازدادت المعرفة بتفاصيلهما، ازداد الإيمان؛ فإن كثيرًا من نصوص الكتاب والسنة تجمع بين الإيمان بالله واليوم الآخر، فلا ينفع الإيمان بالله دون الإيمان باليوم الآخر.
- معرفة أسماء الله تعالى وصفاته، فمن تأملها وعرف معانيها، تيقن أنها تدل على أن هناك يومًا يبعث الله فيه الخلائق ليجازيهم بأعمالهم؛ فإن الإيمان بأسماء الله

وصفاته مثل: علم الله، وقدرته، وحكمته، وعدله؛ يستلزم أن هناك بعثًا بعد الموت، وإنكار البعث يتضمن تعطيلًا لأسماء الله وصفاته ومقتضاها، وإنكارًا لعلم الله تعالى وقدرته وحكمته وعدله.

- أن يتأمل الإنسان في نشأته الأولى وكيف خلقه الله من ماء مهين، وأن الذي خلقه قادر أن يعيده بعد موته؛ بل الإعادةُ أَيْسَرُ مِنَ الابتداء، قال تعالىٰ: ﴿ وَهُوَ اللَّذِي خَلقه قادر أن يعيده بعد موته؛ بل الإعادةُ أَيْسَرُ مِنَ الابتداء، قال تعالىٰ: ﴿ وَيَقُولُ الْإِنسَانُ أَوَذَا يَبْدَؤُا الْخَلْقَ ثُرُّ يُعِيدُهُ وَهُو أَهُونُ عَلَيْهِ ﴾ [الروم: ٢٧]، وقال سبحانه: ﴿ وَيَقُولُ الْإِنسَانُ أَوَذَا مَا مِتُ لَسَوْفَ أُخْرَجُ حَيًّا إِنَّ أَوْلَا يَذْكُرُ الْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقْنهُ مِن قَبَلُ وَلَمْ يَكُ شَيْعًا ﴾ [مريم: ما مِتُ لَسَوْفَ أُخْرَجُ حَيًّا إِنَّ أَوْلَا يَذْكُرُ الْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقَ اللهُ مِن قَبُلُ وَلَمْ يَكُ شَيْعًا ﴾ [مريم: ٢٦، ٢٦]. وقال عَلى وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِي خَلْقَ أَوْ قَالَ مَن يُحْيِ ٱلْعِظْمَ وَهِي رَمِيمُ ﴿ قَلْ اللّهِ عَلَيْهُ ﴾ [يس: ٧٨، ٢٩].

- أن يعلم أن القادر على خلق الأعظم قادر على خلق ما دونه، فمعلوم عند كل العقلاء أن من استطاع أن يبني قصرًا لا يعجزه بناء بيت صغير، ولله المثل الأعلى، فإن من جملة خلقه ما هو أعظم من خلق الناس، فكيف يقال للذي خلق السماوات والأرض: أنه لا يستطيع أن يخلق ما دونها؟! قال تعالى: ﴿وَقَالُواْ أَءِذَا كُنّا عِظَمَا وَرُفَتًا وَالأَرض: أنه لا يستطيع أن يخلق ما دونها؟! قال تعالى: ﴿وَقَالُواْ أَءِذَا كُنّا عِظَمَا وَرُفَتًا وَالأَرض وَلَا أَنَّ اللهَ الذي خَلق السّمَوَتِ وَالْأَرْضَ قَادِرُ عَلَىٰ أَن يَعْلَى عَلَقَ السّمَوَتِ وَالْأَرْضَ قَادِرُ عَلَىٰ أَن يَعْلَى عَلَقَ السّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَلَوْ يَعْلَى إِلَا كُفُولًا ﴾ [الإسراء: ٩٩، ٩٩]، يَغْلُق مِثْ لَهُمْ أَجَلًا لَا رَبّ فِيهِ فَأَبَى الظّلِمُونَ إِلّا كُفُولًا ﴾ [الإسراء: ٩٩، ٩٩]، وقال سبحانه: ﴿ أَوَلَمْ يَكُولُ اللّهَ اللّذِي خَلقَ السّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَلَوْ يَعْى بِخَلْقِهِنَ بِقَادِرٍ عَلَى وَاللّهُ اللهَ اللّهَ اللّذِي خَلقَ السّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَلَوْ يَعْى بِخَلْقِهِنَ بِقَادِرٍ عَلَى أَن اللّهَ اللّذِي خَلقَ السّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَلَوْ يَعْى بِخَلْقِهِنَ السّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَلَوْ يَعْى بِخَلْقِهِنَ السّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَلَوْ يَعْى إِلَىٰ اللّهَ اللّذِي خَلقَ السّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَلَوْ يَعْى إِخْلَقُ السّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَلَوْ يَعْى إِخْلَقُ السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَلَوْ يَعْى إِخْلَقُ السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَلَوْ يَعْى إِخْلَقُ السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ الْحَافَ: ٣٣]، وقال عَنْ الْعَلَى السّمَوتِ اللّهُ السّمَونَ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ

- أن يعلم العبدُ أن قبولَ عمله يتوقف على الإيمان باليوم الآخر، وأنه بدون الإيمان به يكون قد أتعب نفسه بدون طائل، أو أنفق ماله بلا عائد، بل قد يضحي بحياته ولا ينال في مقابل ذلك إلا النار، إذا كان منه ذلك بلا إيمانٍ باليوم الآخر؛ فعن عائشة قالت: قلت: يا رسول الله، ابن جدعان كان في الجاهلية يصل الرحم، ويطعم

وَيُهُوكُمُ اللَّهُ عَلَى الْأَوْتِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلْمِ عَلَى اللَّهِ عَلَّى اللَّهِ عَلَى اللَّاعِي عَلَّى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَّى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَ

المسكين، فهل ذاك نافعه؟ قال: «لا ينفعه، إنه لم يقل يومًا: رب اغفر لي خطيئتي يوم المسكين» [رواه مسلم: ٢١٤].

ومعنىٰ هذا الحديث: أن ما كان يفعله ابن جدعان من الصلة والإطعام ووجوه المكارم لا ينفعه في الآخرة؛ لكونه لم يكن مصدِّقًا بالبعث، ومن لم يصدِّق به كافر ولا ينفعه عمل [ينظر: «شرح صحيح مسلم» للنووي (٣/ ٨٧)].



## ٧. الإيمان بالقَدَر

الإيمان بالقدر خيره وشره أصل من أصول الإيمان، لا يتم الإيمان إلا به، وهو الركن السادس من أركان الإيمان، ومن نفاه أو لم يعتقد بأن الله جل وعلا كتب كل شيء قبل أن يخلق كل شيء؛ فهو كافر بالله العظيم، خارج من ملة الإسلام.

والإيمان بالقدر هو: التصديق الجازم بأن كل خير وشر فهو بقضاء الله وقدره، وأنه الفعّال لما يريد، لا يكون شيء إلا بإرادته، ولا يخرج شيء عن مشيئته، وليس في العالم شيء يخرج عن تقديره، ولا يصدر إلا عن تدبيره، ومع ذلك فقد أمر العباد ونهاهم، وجعلهم مختارين لأفعالهم، غير مجبورين عليها؛ بل هي واقعة بحسب قدرتهم وإرادتهم، والله خالقهم وخالق قدرتهم، يهدي من يشاء برحمته، ويضل من يشاء بحكمته، لا يُسأل عما يفعل وهم يُسألون.

### والإيمان بالقدر يتضمن أربعة أمور:

١- الإيمان بأن الله تعالى عَلِم بكل بشيء جملة وتفصيلًا، وأنه تعالى قد عَلِم جميع خلقه قبل أن يخلقهم، وعلم أرزاقهم وآجالهم وأقوالهم وأعمالهم، وجميع حركاتهم وسكناتهم، وأسرارهم وعلانيَّاتهم، ومن هو منهم من أهل الجنة، ومن هو منهم من أهل البخة، ومن هو منهم من أهل النار، قال تعالىٰ: ﴿ يَعَلَمُ مَا يَلِحُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَخُرُحُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِن ٱلسَّمَاءِ وَمَا يَعَنُحُ فِي هَا وَمَا يَنزِلُ مِن ٱلسَّمَاءِ وَمَا يَعَنُحُ فِي هَا وَمَا يَخُرُحُ فِي هَا وَمَا يَنزِلُ مِن ٱلسَّمَاءِ وَمَا يَعَنُحُ فِي هَا وَمَا يَخُرُكُ مِنَهُ أَلُهُ وَوَلَا فِي السَّمَاءِ وَلَا فِي السَّمَاءِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَلَا أَضْعَرُ مِن لَتَأْتِينَا ٱلسَّاعَةُ قُلْ بَكَل وَرَبِّ لَتَأْتِينَا عَلَيْ اللَّهَ عَلَيْ اللَّهُ عَنُولُ ثَي وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفُرُولُ وَلا فِي اللَّرْضِ وَلا فِي الْأَرْضِ وَلاَ أَصْعَرُ مِن لَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي ٱلسَّمَواتِ وَلا فِي الْأَرْضِ وَلاَ أَصْعَرُ مِن ذَلِكَ وَلاَ أَنْ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَةٍ فِي ٱلسَّمَواتِ وَلا فِي الْأَرْضِ وَلاَ أَصْعَرُ مِن ذَلِكَ وَلاَ أَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّادِي عَنْهُ وَاللَّهُمُ وَلاَ أَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَا فِي كَتَلِ مَنْهِم إِلَا فِي السَّمَواتِ وَلاَ فِي اللَّهُمُ وَلَا فِي اللَّهُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي ٱلسَّمَواتِ وَلاَ فِي الْوَلْ الْوَلْ وَلَا فِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ اللْهَا عَلَيْ اللَّهُ الْفَعَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللْهَا عَلَى الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْهَا عَلَى اللْهَالَةُ اللْهَا عَلَى اللْهَا عَلَى اللْهَا اللَّهُ اللْهَا عَلَى اللَّهُ اللْهَا عَلَيْ اللْهَا عَلَيْ اللْهَا عَلَى اللْهَا عَلَيْ اللْهَا عَلَا اللَّهُ الْمَالِقَالُهُ اللَّهُ الْعَلَا اللَّهُ الْمَالِمُ اللْهَا عَلَى اللْهَا عَلَيْ اللَّهُ الْمَا اللَّهُ الْمَعْمُ اللَّهُ الْمَا اللَّهُ اللَّهُ اللْهَا اللَّهُ اللْهَا

٢- الإيمان بأنه سبحانه قد كتب جميع ما سبق به عِلْمُه في اللوح المحفوظ، قال تعالىٰ: ﴿ أَلَمْ تَعْلَمُ أَتَ ٱللّهَ يَعْلَمُ مَا فِ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّ ذَالِكَ فِي كِتَابٍ ۚ إِنَّ ذَالِكَ عَلَى ٱللّهِ يَسِيرٌ ﴾ [الحج: ٧٠].

٤٨ كالمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الل

٣- الإيمان بمشيئة الله النافذة التي لا يردُّها شيء، وقدرته التي لا يُعجزها شيء، فجميع الحوادث وقعت بمشيئة الله وقدرته، ما شاء كان، وما لم يشأ لم يكن، وأنه على كل شيء قدير، قال تعالىٰ: ﴿ وَرَبُّكَ يَخَلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخَتَارُ ﴾ [القصص: ٦٨]، وقال تعالىٰ: ﴿ وَيَفَعَلُ ٱللَّهُ مَا يَشَاءُ ﴾ [إبراهيم: ٢٧].

٤- الإيمان بأنه سبحانه هو الموجِد للأشياء كلها، وأنه الخالق وحده، وكل ما سواه مخلوق له، قال تعالىٰ: ﴿ ٱللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكُلِّ شَيْءٍ وَكُلِّ شَيْءٍ وَكُلُّ ﴾ [النوم: ٢٢]، وقال تعالىٰ: ﴿ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ وَتَقْدِيرًا ﴾ [الفرقان: ٢].

# الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أن الإيمان بالقدر من أهم شعب الإيمان:

قال سبحانه: ﴿ قَالُواْ سُبَحَنَكَ لَاعِلْمَ لَنَآ إِلَّا مَاعَلَّمْتَنَآ ۚ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [البقرة:٣٢]. وقال ﷺ: ﴿ أَنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ ﴾ [الأنفال: ٧٥].

وقال تعالى: ﴿ هُوَ اللَّهُ ٱلَّذِي لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوِّ عَلِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ ﴾ [الحشر: ٢٢].

وقال تبارك اسمه: ﴿ وَعِندَهُ و مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَاۤ إِلَّا هُوَ ۚ وَيَعْلَمُ مَا فِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ ۚ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلْمَتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَظْبِ وَلَا يَالِسِ إِلَّا فِي كِتَكِ مُبِينِ ﴾ [الأنعام: ٥٥].

وقال سبحانه: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِيَ أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَبِ مِّن قَبْلِ أَن نَبْرَأَهَا ۚ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرٌ ۞ لِّكَيْلًا تَأْسَوُاْ عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُواْ بِمَا ءَاتَنكُمْ ۗ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلِّ مُخْتَالِ فَخُورٍ ﴾ [الحديد].

قال السعدي هي في تفسير هذه الآية: «يقول تعالىٰ مخبرًا عن عموم قضائه وقدره: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُّصِيبَةِ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٓ أَنفُسِكُمْ ﴾ وهذا شامل لعموم المصائب التي تصيب الخلق من خير وشر، فكلها قد كُتبت في اللوح المحفوظ، صغيرها وكبيرها، وهذا أمر عظيم لا تحيط به العقول، بل تذهل عنده أفئدة أولي الألباب، ولكنه علىٰ

الله يسير، وأخبر الله عباده بذلك لأجل أن تتقرر هذه القاعدة عندهم، ويبنوا عليها ما أصابهم من الخير والشر، فلا يَأْسَوْا وَيَحْزَنُوا علىٰ ما فاتهم، مما طمحت له أنفسهم وتشوفوا إليه، لعلمهم أن ذلك مكتوب في اللوح المحفوظ، لا بد من نفوذه ووقوعه، فلا سبيل إلىٰ دفعه، ولا يفرحوا بما آتاهم الله فرح بطر وأشر، لعلمهم أنهم ما أدركوه بحولهم وقوتهم، وإنما أدركوه بفضل الله ومنّه، فيشتغلوا بشكر من أولىٰ النعم ودفع النقم، ولهذا قال: ﴿ وَاللّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُحْتَالِ فَخُورٍ ﴾ أي: متكبر فظ غليظ، مُعجَب بنفسه، فخور بنعم الله، ينسبها إلىٰ نفسه، وتطغيه وتلهيه، كما قال تبارك وتعالىٰ: ﴿ ثُمَّ الزا خَوَلُكِنَ أَكُرُ مُكَا فَلَ إِنْمَا أُوتِيتُهُوكِ كَلَ عَلِم أَبَلَ هِي فِتَنَةٌ وَلَكِنَ أَكَثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ إذا خَوَلُكِنَ أَكَثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ إذا خَوَلُكِنَ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [الزمر: ٤٩]» [«تفسير السعدي» (ص: ٨٤٢)].

وقال تعالىٰ: ﴿ وَإِن تُصِبْهُمْ حَسَنَةُ يَقُولُواْ هَاذِهِ عِنْ عِندِ السَّهِ ۖ وَإِن تُصِبْهُمْ سَيِّئَةُ يَقُولُواْ هَاذِهِ عِنْ عِندِ السَّهِ ۖ وَإِن تُصِبْهُمْ سَيِّئَةُ يَقُولُواْ هَاذِهِ عِنْ عِندِ السَّهِ فَهَنَ اللَّهِ مِنْ عَندِ اللَّهَ فَا كُلُّ مِّنْ عِندِ اللَّهَ فَمَالِ هَوْلَا إِنَّهُ الْقَوْمِ لَا يكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا ۞ مَّا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَهَنَ اللَّهِ فَوَا النَّهُ وَمِمَا أَصَابَكَ مِن سَيِيّئَةٍ فَهِن نَفْسِكَ ﴾ [النساء: ٧٨، ٢٩].

قال البيهقي هي: «معناه: ما أصابك من شيء يسرك، من صحة بدن أو ظفر بعدو وسعة رزق ونحو ذلك، فالله مبتديك بالإحسان به إليك، وما أصابك من شيء يسوؤك ويغمك فبكسب يدك، لكن الله مع ذلك سائقه إليك والقاضي به عليك، وهو كما قال: في آية أخرى: ﴿ وَمَا أَصَبَكُم مِن مُصِيبَةٍ فَهِما كَسَبَتَ أَيْدِيكُم وَيَعَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ ﴾ [الشورى: ٣٠]. وقد يكون فيما يسوؤه جراحات تصيبه أو قتل أو أخذ مال أو هزيمة، وقد أمر في الآية الأخرى بأن يقول فيها وفيما يصيبه من خلافها: ﴿ قُلُكُلٌ مِن عِندِ الله ﴾ [النساء: ٧٨]، فدل أن ذلك كله بتقدير الله هي غير أنه في آية أخرى أخبر أنه إنما يصيبه جزاء له بما جناه على نفسه بكسبه، وليس ذلك بخلاف لما أمر به في الآية الأولى» [«شعب الإيمان» (١/ ٣٥٠)].

وقال رَاكُ اللَّهِ ﴿ وَلَوْ أَنِّنَا نَزَلْنَا إِلَيْهِمُ ٱلْمَلَىمِكَةَ وَكَالَّمَهُمُ ٱلْمَوْتَى وَحَشَرْنَا عَلَيْهِمْ كُلَّشَىءِ قُبُلًا مَا كَانُواْ لِيُؤْمِنُواْ إِلَّا أَن يَشَاءَ ٱللَّهُ وَلَكِلَنَّ أَكْتَرَهُمْ يَجْهَلُونَ ﴾ [الأنعام: ١١١].

وقال سبحانه: ﴿ وَلَا تَقُولَنَّ لِشَاْئَءِ إِنِّي فَاعِلٌ ذَلِكَ غَدًا ۞ إِلَّا أَن يَشَاءَ ٱللَّهُ ﴾ [الكهف].

وقال تعالىٰ: ﴿ فَهَن شَآءَ ذَكَرَهُ ، ۞ وَمَا يَذَكُرُونَ إِلَّا أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ ۚ هُوَ أَهَـ لُ ٱلتَّقُويٰ وَأَهَـ لُ ٱلْمَغْفِرَةِ ﴾ [المدثر].

وقال ﷺ: ﴿ إِنَّ هَذِهِ عَنْكِرَةً ۖ فَمَن شَآءَ ٱتَّخَذَ إِلَىٰ رَبِّهِ عَسَبِيلًا ۞ وَمَا تَشَآءُونَ إِلَّا أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ ۚ إِنَّ هَذِهِ عَنْكِرَةً ۖ فَمَن شَآءَ ٱتَّخَذَ إِلَىٰ رَبِّهِ عَسَبِيلًا ۞ وَمَا تَشَآءُونَ إِلَّا أَن يَشَآءَ اللهُ اللهُ ۚ إِنَّ ٱللّهُ إِنَّ ٱللّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ [الإنسان].

وقال سبحانه وتعالىٰ: ﴿ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ وَتَقْدِيرًا ﴾ [الفرقان: ٢]. وقال ﷺ: ﴿ ٱللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَكُلِلْ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾ [الزمر: ٦٢].

وقال سبحانه: ﴿ إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ ﴾ [القمر: ٤٩].

وعن يحيىٰ بن يعمر قال: كان أول من قال في القدر بالبصرة معبد الجُهني، فانطلقت أنا وحميد بن عبد الرحمن الحِميري حاجَّين أو معتمرين، فقلنا: لو لقينا أحدًا من أصحاب رسول الله على فسألناه عما يقول هؤلاء في القدر، فوُفِّق لنا عبد الله بن عمر بن الخطاب داخلًا المسجد، فاكتنفته أنا وصاحبي، أحدنا عن يمينه والآخر عن شماله، فظننت أن صاحبي سيكل الكلام إلي، فقلت: أبا عبد الرحمن إنه قد ظهر قبكنا ناس يقرءون القرآن، ويتقفَّرون العلم، وذكر من شأنهم، وأنهم يزعمون أن لا قدر، وأن الأمر أُنُف، قال: فإذا لقيت أولئك فأخبرهم أني بريء منهم، وأنهم برآء مني، والذي يحلف به عبد الله بن عمر، لو أن لأحدهم مثل أحد ذهبًا، فأنفقه ما قبل الله منه حتىٰ يؤمن بالقدر.

ثم قال: حدثني أبي عمر بن الخطاب قال: بينما نحن عند رسول الله على ذات يوم، إذ طلع علينا رجل شديد بياض الثياب، شديد سواد الشعر، لا يُرئ عليه أثر السفر، ولا يعرفه منا أحد، حتى جلس إلى النبي على أمسند ركبتيه إلى ركبتيه، ووضع كفيه على فخذيه، وقال: يا محمد أخبرني عن الإسلام، فقال رسول الله على: «الإسلام أن تشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله على، وتقيم الصلاة، وتؤتي الزكاة، وتصوم رمضان، وتحج البيت إن استطعت إليه سبيلًا»، قال: صدقت، قال: فعجبنا له يسأله، ويصدقه، قال: فأخبرني عن الإيمان، قال: «أن تؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، ويصدقه، قال: فأخبرني عن الإيمان، قال: «أن تؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله،

التمثيل للقرب من موته.

واليوم الآخر، وتؤمن بالقدر خيره وشره»، قال: صدقت... ثم ساق بقية الحديث. ومعنىٰ: «فاكتنفته أنا وصاحبي» يعني: صرنا في ناحيتيه. «يتقفرون العلم» أي: يطلبونه ويتبعونه. «وذكر من شأنهم» أي: وذكر يحيي بن يعمر من حال هؤ لاء ووصفهم بالفضيلة في العلم والاجتهاد في تحصيله والاعتناء به. «وأن الأمر أُنُف» أي: مستأنف، لم يسبق به قَدَر ولا علم من الله سبحانه، وإنما يعلمه بعد وقوعه، تعالىٰ الله عن ذلك. وعن عبد الله بن مسعود رَنِّكُ قال: حدثنا رسول الله عَلَيْ وهو الصادق المصدوق قال: «إن أحدكم يُجمع خَلقُهُ في بطن أمه أربعين يومًا، ثم يكون عَلَقة مثل ذلك، ثم يكون مُضغة مثل ذلك، ثم يبعث الله مَلكًا فيؤمر بأربع كلمات، ويقال له: اكتب عمله، ورزقه، وأجله، وشقى أو سعيد، ثم يُنفخ فيه الروح، فإن الرجل ليعمل بعمل أهل النار، حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع، فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل الجنة فيدخل الجنة، وإن الرجل ليعمل بعمل أهل الجنة، حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع، فيسبق عليه الكتاب، فيعمل بعمل أهل النار، فيدخل النار» [رواه البخاري: ٣٢٠٨، ومسلم: ٢٦٤٣]. قوله: «الصادق المصدوق» معناه: الصادق في قوله، المصدوق فيما يأتيه من الوحى الكريم، وفيما وعده به ربه. «يُجمع خلقه» أي: يُضم بعضه إلىٰ بعض، أو المراد بالجمع: مكث البويضة بالرحم بعد تلقيحها بالنطفة. «علقة» دمًا غليظًا جامدًا. «مضغة» قطعة لحم قدر ما يُمضغ. «شقى أو سعيد» حسب ما اقتضته حكمته، وسبقت به كلمته، وما علمه سبحانه مما سيكون من هذا المكلّف من أسباب السعادة أو الشقاوة. «فيسبق عليه» يغلب عليه. «الكتاب» الذي كتبه الملك وهو في بطن أمه. «ذراع» المراد بالذراع

وعن عبد الله بن عمرو بن العاص على قال: سمعت رسول الله على يقول: «كتب الله مقادير الخلائق قبل أن يخلق السماوات والأرض بخمسين ألف سنة» [رواه مسلم:٢٦٥٣].

وقال عبادة بن الصامت رفي لابنه: «يا بني، إنك لن تجد طعم حقيقة الإيمان حتى

تعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك، وما أخطأك لم يكن ليصيبك» [رواه أبو داود: ٤٧٠٠]. وقال الحسن البصري على: «من كذَّب بالقدر فقد كذَّب بالإسلام، ثم قال: إن الله خلق خلقًا فخلقهم بقدر، وقسَّم الآجال بقدر، وقسَّم أرزاقهم بقدر، والبلاء والعافية بقدر» [«شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة» للالكائي (٤/ ٥٥٧)].

وقال الحربي هي: «من لم يؤمن بالقدر لم يتهن بعيشه» [«قطر الولي» للشوكاني (ص٣٩٦)].

### ثمرات الإيمان بالقدر:

### ثمرات الإيمان بالقضاء والقدر عظيمة في حياة الإنسان، منها:

- القدر من أكبر الحوافز للعمل والنشاط والسعي بما يرضي الله في هذه الحياة، فالمؤمنون مأمورون بالأخذ بالأسباب مع التوكل على الله تعالى، والإيمان بأن الأسباب لا تعطي النتائج إلا بإذن الله؛ لأن الله هو الذي خلق الأسباب، وهو الذي خلق النتائج، عن أبي هريرة ولي قال: قال رسول الله على المؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف، وفي كلِّ خير، احرص على ما ينفعك، واستعن بالله ولا تعجز، وإن أصابك شيء فلا تقل: لو أني فعلت كان كذا وكذا، ولكن قل: قدر الله وما شاء فعل، فإنَّ لو تفتح عمل الشيطان» [رواه مسلم: ٢٦٦٤].

- أن يَعْرِف الإنسان قَدْر نفسه، فلا يتكبر ولا يَبْطُر؛ لأنه عاجز عن معرفة المقدور، ومستقبل ما هو حادث، ومن ثم يقرُّ الإنسان بعجزه وحاجته إلىٰ ربه تعالىٰ دائمًا، فالإنسان إذا أصابه الخير تكبر واغتر به، وإذا أصابه الشر والمصيبة جزع وحزن، ولا يعصم الإنسان من الكبر والطغيان إذا أصابه الخير، والحزن إذا أصابه الشر، إلا الإيمان بالقدر، وأن ما وقع فقد جرت به المقادير، وسبق به علم الله.
- أنه يقضي على رذيلة الحسد، فالمؤمن لا يحسد الناس على ما آتاهم الله من فضله؛ لأن الله هو الذي رزقهم وقدَّر لهم ذلك، وهو يعلم أنه حين يحسد غيره إنما

يعترض علىٰ قدر الله تعالىٰ وقضائه.

- أنه يبعث في القلوب الشجاعة على مواجهة الشدائد، ويقوي فيها العزائم، لأنها توقن أن الآجال والأرزاق مقدرة، وأنه لن يصيب الإنسان إلا ما كُتب له، قال تعالى: ﴿ قُل لَّنَ يُصِيبَنَا إِلَّا مَا كَتَبَ ٱللَّهُ لَنَا هُوَ مَوْلَكَنَا وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ [التوبة: ٥١].

- أنه يغرس في نفس المؤمن حقائق الإيمان المتعددة، فهو دائم الاستعانة بالله، يعتمد على الله ويتوكل عليه مع فعل الأسباب، وهو أيضًا دائم الافتقار إلى ربه تعالى يستمد منه العون على الثبات.

- من ثمرات الإيمان بالقدر، التواضع وعدم رؤية النفس، فما بالإنسان من نعم فمن الله وحده لا شريك له، وكل ذلك بتقديره سبحانه وتعالى، قال جل وعلا: ﴿ وَمَا بِكُرِسٌ نِعْمَةٍ فِهَنَ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى

#### الوسائل والأسباب المعينة على الإيمان بالقدر:

- تدبر كتاب الله تعالى وسنة رسوله على ومطالعتهما؛ فإن كثيرًا من نصوصهما تدل على أن القدر ركن أصيل من أركان الإيمان.
  - تعلم العقيدة الصحيحة من الكتاب والسنة الثابتة عن رسول الله عليه.
- الاقتداء بالسلف الصالح في اعتقادهم السليم، واتباع طريقتهم في فهم نصوص الكتاب والسنة.
- البعد عن الفرق المنحرفة المخالفة لاعتقاد السلف الصالح، والحذر منهم،

وَ الْمُنْ الْمُنْ

وأن يعرف المذاهب الباطلة كي يجتنبها ولا يقع فيها.

- أن يعلم العبدُ أن قبول عمله يتوقف على الإيمان بالقدر، كما قال عبد الله بن عمر فل في الحديث السابق: «والذي يحلف به عبد الله بن عمر، لو أن لأحدهم مثل أحد ذهبًا، فأنفقه ما قبل الله منه حتى يؤمن بالقدر».



# 🤲 ۸. مراعاة حقوق النبي ﷺ

إن الله على لم يخلق الخلق عبثًا وإنما خلقهم لحكمة عظيمة هي عبادته سبحانه، ولأجل هذه الحكمة أرسل الرسل إلى الأمم جميعًا، فكان من تفضيل الله تعالى لهذه الأمة أن أرسل لها خاتم رسله وأفضلهم محمد بن عبد الله على الأمة حقوقًا عليها رسالته إليهم والنصح لهم والشفقة عليهم، وأوجب كذلك على الأمة حقوقًا عليها لنبيها على .

وللنبي على أمته حقوق عظيمة يجب مراعاتها من: الإيمان به وتصديقه في كل ما جاء به، وطاعته، وترك معصيته، والاكتفاء بسنته وعدم الابتداع، واتباعه فيما جاء به والتأسي به، واتخاذه قدوة حسنة، ولا نقدم قول أحد كائناً من كان على قوله، وكذا نصرته، ومحبته أكثر من النفس والوالدين والأولاد، وتوقيره والتأدب معه غاية الأدب، ولا يرفع أحدٌ صوته فوق صوته في حياته، ولا يرفع صوته في مسجده عليه بعد وفاته، وكذا الصلاة والسلام عليه، ومحبة آل بيته وأصحابه.

وليعلم أن محبته على ليست كمحبة غيره فالمحبة الواجبة له هي أن يكون أحب إلى المسلم من نفسه وماله والناس أجمعين وهذا لا يجب لأحد من البشر غيره.

وكذا فإن اتباعه ليس كاتباع غيره من المتبوعين والكبراء، فالنبي عَلَيْهُ لا يُعارض ولا يُرد عليه أمره ولو خالف مراد المسلم، أو كان يظن في ظاهره عدم المصلحة للمأمور.

وأما صلاتنا عليه فهي دعاء له برفع المنزلة والثناء عليه من الله تعالىٰ في الملأ الأعلىٰ.

## الأدلة على أن مراعاة حقوق النبي على أن مراعاة حقوق النبي

قال تعالىٰ: ﴿ يَنَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ ءَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۚ وَٱلْكِتَٰبِ ٱلَّذِي نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ ۗ

٥٦

وَٱلۡصِتَبِ ٱلَّذِىٓ أَنزَلَ مِن قَبَلُ وَمَن يَكُفُرُ بِٱللَّهِ وَمَلَآ يِكَتِهِ عَ وَكُنْبُهِ ء وَرُسُلِهِ وَٱلْمَوْمِ ٱلْآخِرِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَلًا بَعِيدًا ﴾ [النساء: ١٣٦].

وقال عَنْ : ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ فَأُولَتِ إِنَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَـَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيِّ نَ وَٱلصِّدِيقِينَ وَٱلشُّهَدَآ وَٱلصَّلِحِينَ وَحَسُنَ أُولَتَ لِكَ رَفِيقًا ﴾ [النساء: ٦٩].

وقال سبحانه: ﴿ مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهَ ۖ وَمَن تَوَلَّكِ فَمَاۤ أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِظًا﴾ [النساء: ٨٠].

وقال تبارك اسمه: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ ٱللَّهُ وَلَوْ أَنَّهُمُ إِلَّا لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُواْ ٱللَّهَ وَالْسَتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُواْ ٱللَّهَ وَالْسَتَغْفَرَ لَهُمُ وُ ٱلرَّسُولُ لَوَجَدُواْ ٱللَّهَ وَالْسَاءَ عَمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ وَثُمَّ لَا يَجِدُواْ وَيَسَاشَحَ وَيُسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴾ [النساء: 35، 30].

قال السعدي هجاز "يخبر تعالى خبراً في ضمنه الأمر والحث على طاعة الرسول والانقياد له، وأن الغاية من إرسال الرسل أن يكونوا مطاعين ينقاد لهم المرسَلُ إليهم في جميع ما أمروا به ونهوا عنه، وأن يكونوا معظّمين تعظيم المطيع للمطاع. وفي هذا إثبات عصمة الرسل فيما يبلغونه عن الله، وفيما يأمرون به وينهون عنه؛ لأن الله أمر بطاعتهم مطلقًا، فلو لا أنهم معصومون لا يُشرّعون ما هو خطأ، لما أمر بذلك مطلقًا.

وقوله: ﴿ بِإِذْنِ ٱللهِ ﴾ أي: الطاعة من المطيع صادرة بقضاء الله وقدره، ففيه إثبات القضاء والقدر، والحث على الاستعانة بالله، وبيان أنه لا يمكن الإنسان -إن لم يعنه الله- أن يطيع الرسول.

ثم أخبر عن كرمه العظيم وجوده، ودعوته لمن اقترفوا السيئات أن يعترفوا ويتوبوا ويستغفروا الله فقال: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُ مَ إِذْ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ جَآءُوكَ ﴾ أي: معترفين بذنوبهم ﴿ فَأَسْ تَغْفَرُواْ اللهَ وَأُسْ تَغْفَرَلُهُ مُ الرَّسُولُ لَوَجَدُواْ اللهَ قَوَّابًا رَّحِيمًا ﴾ أي: لتاب عليهم بمغفرته ظُلْمَهم، ورحمهم بقبول التوبة والتوفيق لها والثواب عليها، وهذا

المجيء إلىٰ الرسول على مختص بحياته؛ لأن السياق يدل علىٰ ذلك؛ لكون الاستغفار من الرسول لا يكون إلا في حياته، وأما بعد موته فإنه لا يُطلب منه شيء بل ذلك شرك.

ثم أقسم تعالىٰ بنفسه الكريمة أنهم لا يؤمنون حتىٰ يحكِّموا رسوله فيما شجر بينهم، أي: في كل شيء يحصل فيه اختلاف، ثم لا يكفي هذا التحكيم حتىٰ ينتفي الحرج من قلوبهم والضيق، وكونهم يحكِّمونه علىٰ وجه الإغماض، ثم لا يكفي ذلك حتىٰ يُسلِّموا لحكمه تسليمًا بانشراح صدر، وطمأنينة نفس، وانقياد بالظاهر والباطن. فالتحكيم في مقام الإسلام، وانتفاء الحرج في مقام الإيمان، والتسليم في مقام الإحسان، فمن استكمل هذه المراتب وكملها، فقد استكمل مراتب الدين كلها. فمَن ترك هذا التحكيم المذكور غير ملتزم له فهو كافر، ومَن تركه مع التزامه فله حكم أمثاله من العاصين» [«تفسير السعدي» (ص: ١٨٤) باختصار يسير].

وقال تعالىٰ: ﴿ وَمَن يُشَاقِق ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَبَعْ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِهِ عَمَا تَوَلَىٰ وَنُصْلِهِ عَجَهَنَمَ وَسَآءَتْ مَصِيرًا ﴾ [النساء: ١١٥].

قال السعدي هذا الله ومن يخالف الرسول على ويعانده فيما جاء به ﴿ مِنْ بَعَدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ بالدلائل القرآنية والبراهين النبوية ﴿ وَيَتَبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ وسبيلهم هو طريقهم في عقائدهم وأعمالهم ﴿ نُولِهِ عَمَا تَولَّلُ ﴾ أي: نتركه وما اختاره لنفسه، ونخذله فلا نوفقه للخير، لكونه رأى الحق وعلمه وتركه، فجزاؤه من الله عدلًا أن يبقيه في ضلاله حائرًا ويزداد ضلالًا إلى ضلاله. وقوله: ﴿ وَنُصُلِه عَلَمُ السعدي السعدي عند به فيها عذابًا عظيمًا ﴿ وَسَآءَتُ مَصِيرًا ﴾ أي: مرجعًا له ومآلًا السعدي السعدي المختصار].

وقال تعالىٰ: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسْتَجِيبُواْ بِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ ﴾ [الأنفال: ٢٤].

قال السعدي هي: «يأمر تعالىٰ عباده المؤمنين بما يقتضيه الإيمان منهم وهو الاستجابة لله وللرسول عليه، أي: الانقياد لما أمرا به والمبادرة إلىٰ ذلك والدعوة إليه،

والاجتناب لما نهيا عنه والانكفاف عنه والنهي عنه. وقوله: ﴿ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ ﴾ وصف ملازم لكل ما دعا الله ورسوله إليه، وبيان لفائدته وحكمته، فإن حياة القلب والروح بعبودية الله تعالى ولزوم طاعته وطاعة رسوله على الدوام» [«تفسير السعدي» (ص: ٣١٨)].

وقال سبحانه: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ٓ أَن تُصِيبَهُمْ وِثَنَةُ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [النور: ٦٣].

أي: فليحذر وليَخَف من خالف شريعة الرسول على باطنًا أو ظاهرًا ﴿ أَن تُصِيبَهُمْ وَ فَلَامِهُ اللهِ اللهِ عَلَيْ باطنًا أو ظاهرًا ﴿ أَن تُصِيبَهُمْ وَعَذَابُ أَلِيمُ ﴾ أي: في الدنيا، فِتَلَ أَو جبس، أو نحو ذلك. [ينظر: «تفسير ابن كثير» (٦/ ٩٠)].

وقال تعالىٰ: ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُّ ٱلظَّالِهُ عَلَىٰ يَدَيْهِ يَقُولُ يَلَيْتَنِي ٱتَّخَذْتُ مَعَ ٱلرَّسُولِ سَبِيلًا ﴾ [الفرقان: ٢٧].

يخبر تعالىٰ عن ندم الظالم الذي فارق طريق الرسول على وما جاء به من عند الله من الحق المبين، الذي لا مرية فيه، وسلك طريقًا أخرىٰ غير سبيل الرسول، فإذا كان يوم القيامة ندم حيث لا ينفعه الندم، وعض علىٰ يديه حسرة وأسفًا [ينظر: «تفسير ابن كثير» (٦/ ١٠٨)].

وقال ﷺ: ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ و يُدْخِلُهُ جَنَّتِ تَجُرِي مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا وَذَلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ [النساء: ١٣].

وقال تبارك اسمه: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمُ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ و فَقَدْ ضَلَّ ضَلَلًا مُّبِينًا ﴾ [الأحزاب: ٣٦].

وقال ﷺ: ﴿ قُلْ إِن كُنْتُمْ تَحِبُّونَ ٱللَّهَ فَٱتَّبِعُونِى يُحْبِبْكُمُ ٱللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ ۚ وَٱللَّهُ عَفُولٌ رَّحِيمٌ ﴾ [آل عمران: ٣١].

وقال سبحانه: ﴿ إِنَّآ أَرْسَلْنَكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ۞ لِّتَوْمِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتُعَزِّرُوهُ

وَتُوَقِّرُوهُ ۚ وَتُسَبِّحُوهُ بُكَرَةً وَأَصِيلًا ﴾ [الفتح: ٨، ٩].

قال ابن كثير هي: «يقول تعالىٰ لنبيه محمد -صلوات الله وسلامه عليه-: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَهِدًا ﴾ أي: على الخلق ﴿ وَمُبَشِّرًا ﴾ أي: للمؤمنين ﴿ وَنَذِيرًا ﴾ أي: للكافرين ﴿ لِتُؤْمِنُواْ بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَقُعُزِرُوهُ ﴾ أي: تعظّموه ﴿ وَقُوتِّرُوهُ ﴾ من التوقير وهو الاحترام والإجلال والإعظام ﴿ وَتُسَبِّحُوهُ ﴾ أي: تسبحون الله ﴿ بُكْرَةً وَأَصِيلًا ﴾ أي: أول النهار وآخره ﴾ [«تفسير ابن كثير» (٧/ ٣٢٩)].

وقال عَنَّ: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَي ٱللّهِ وَرَسُولِهِ ۚ وَٱتَّقُواْ ٱللّهَ إِنَّ ٱللّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ۞ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَرْفَعُواْ أَصَوَتَكُوْ فَوْقَ صَوْتِ ٱلنِّبِيِّ وَلَا يَجْهَرُواْ لَهُ وِ بِٱلْقَوْلِ كَهُمْ رِبَعْضِكُو لَيَعْضِكُو اللّهِ يَعْضِكُو اللّهَ عَمَلُكُو وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ ۞ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَعُضُّونَ أَصْوَتَهُمْ عِندَ رَسُولِ ٱللّهِ الْمَعْضِ أَن تَحْبَط أَعْمَلُكُو وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ ۞ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَعُضُّونَ أَصْوَتَهُمْ عِندَ رَسُولِ ٱللّهِ أَوْلَتَهِ فَلُو اللّهَ قُلُوبَهُمْ لِلتَّقُوكَ لَلْ اللهُ مَعْفِرَةٌ وَأَجْرُ عَظِيمٌ ۞ إِنَّ ٱللّذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَآءِ اللّهَ عَنُولًا لَهُمْ وَلَا لَهُ مُ مَلِكُولُ اللّهُ عَلُونَ وَلَوْ أَنَّهُمْ صَبَرُواْ حَتَى تَخْرُحَ إِلَيْهِمْ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَلَلّهُ عَفُولٌ اللّهُ عَفُولٌ اللّهُ عَلَونَ وَلَوْ أَنَّهُمْ صَبَرُواْ حَتَى تَخْرُحَ إِلَيْهِمْ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَلَلّهُ عَفُولٌ وَحِيمٌ ﴾ [الحجرات: ١ - ٥].

قال السعدي هي: «هذا متضمن للأدب مع الله تعالى، ومع رسول الله هي، والتعظيم له، واحترامه، وإكرامه، فأمر الله عباده المؤمنين، بما يقتضيه الإيمان بالله وبرسوله، من امتثال أوامر الله، واجتناب نواهيه، وأن يكونوا ماشين خلف أوامر الله متبعين لسنة رسول الله في جميع أمورهم، وأن لا يتقدموا بين يدي الله ورسوله، ولا يقولوا حتى يقول، ولا يأمروا حتى يأمر، فإن هذا حقيقة الأدب الواجب مع الله ورسوله، وهو عنوان سعادة العبد وفلاحه، وبفواته تفوته السعادة الأبدية والنعيم السرمدي، وفي هذا النهي الشديد عن تقديم قول غير الرسول على على قوله، فإنه متى استبانت سنة رسول الله على وجب اتباعها، وتقديمها على غيرها كائنًا ما كان.

ثم أمر الله بتقواه عمومًا، وهي كما قال طلق بن حبيب: أن تعمل بطاعة الله، على نور من الله، تخشى عقاب الله.

وقوله: ﴿إِنَّ اللهَ سَمِيعُ ﴾ أي: لجميع الأصوات في جميع الأوقات في خفي المواضع والجهات ﴿عَلِيمٌ ﴾ بالظواهر والبواطن، والسوابق واللواحق، والواجبات والمستحيلات والممكنات. وفي ذكر الاسمين الكريمين -بعد النهي عن التقدم بين يدي الله ورسوله والأمر بتقواه - حث على امتثال تلك الأوامر الحسنة، والآداب المستحسنة، وترهيب عن عدم الامتثال.

ثم قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَرَفَعُواْ أَصَوَتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ ٱلنِّيِّ وَلَا بَجَهَرُواْ لَهُ وَ الْمَخَاطِبِ له صوته فوق بِالْقَوْلِ ﴾ وهذا أدب مع رسول الله على الصوت، ويخاطبه بأدب ولين، وتعظيم وتكريم، صوته، ولا يجهر له بالقول، بل يغض الصوت، ويخاطبه بأدب ولين، وتعظيم وتكريم، وإجلال وإعظام، ولا يكون الرسول كأحدهم، بل يميزوه في خطابهم، كما تَميَّز عن غيره في وجوب حقه على الأمة، ووجوب الإيمان به، والحب الذي لا يتم الإيمان إلا به، فإن في عدم القيام بذلك محذورًا وخشية أن يحبط عمل العبد وهو لا يشعر، كما أن الأدب معه من أسباب حصول الثواب وقبول الأعمال.

ثم مدح من غض صوته عند رسول الله على، بأن الله امتحن قلوبهم للتقوى، أي: ابتلاها واختبرها، فظهرت نتيجة ذلك، بأن صلحت قلوبهم للتقوى، ثم وعدهم المغفرة لذنوبهم، المتضمنة لزوال الشر والمكروه، والأجر العظيم، الذي لا يعلم وصفه إلا الله تعالى، وفي الأجر العظيم وجود المحبوب، وفي هذا دليل على أن الله يمتحن القلوب بالأمر والنهي والمحن، فمن لازم أمر الله واتبع رضاه، وسارع إلى ذلك، وقدمه على هواه، تمحض وتمحص للتقوى، وصار قلبه صالحًا لها، ومن لم يكن كذلك علم أنه لا يصلح للتقوى.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَآءِ ٱلْحُجُرَتِ أَكَ تَرُهُمُ لَا يَعَقِلُونَ ﴾ نزلت هذه الآيات الكريمة، في أناس من الأعراب الذين وصفهم الله تعالىٰ بالجفاء، قدموا وافدين علىٰ رسول الله عليه ، فوجدوه في بيته وحجرات نسائه، فلم يصبروا ويتأدبوا حتىٰ يخرج،

بل نادوه: يا محمد يا محمد، أي: اخرج إلينا، فذمهم الله بعدم العقل، حيث لم يعقلوا عن الله الأدب مع رسوله واحترامه، كما أن من العقل وعلامته استعمال الأدب، فأدب العبد، عنوان عقله، وأن الله مريد به الخير، ولهذا قال: ﴿ وَلَوْ أَنَهُمْ صَبَرُواْ حَتَىٰ تَخَرُّجَ إِلَيْهِمْ لَكُانَ خَيْرًا لَهُمْ وَاللّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ أي: غفور لما صدر عن عباده من الذنوب، والإخلال بالآداب، رحيم بهم، حيث لم يعاجلهم بذنوبهم بالعقوبات » [ «تفسير السعدي » (ص: ٧٩٩) باختصار يسير].

وقال ﷺ: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ وَمَلَتَهِكَتُهُ و يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ يَتَأَيَّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَشَلِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٥٦].

قال ابن كثير هي: «المقصود من هذه الآية: أن الله سبحانه أخبر عباده بمنزلة عبده ونبيه على عنده في الملأ الأعلى، بأنه يثني عليه عند الملائكة المقربين، وأن الملائكة تدعوا له، ثم أمر تعالى أهل العالم السفلي بالصلاة والتسليم عليه، ليجتمع الثناء عليه من أهل العالمين العلوي والسفلي جميعًا» [«تفسير ابن كثير» (٦/ ٤٥٧)].

وعن عبد الله بن هشام وصلى قال: كنا مع النبي وهو آخذ بيد عمر بن الخطاب وعن عبد الله بن هشام وصلى قال: كنا مع النبي وهو آخذ بيد عمر بن الخطاب وعن الله من نفسي، فقال النبي الله والذي نفسي بيده، حتى أكون أحب إليك من نفسك»، فقال له عمر والله والذي نفسي بيده، حتى أكون أحب إليك من نفسك»، فقال النبي والله والذي يا عمر وواه البخاري: ٦٦٣٢].

«لا والذي نفسي بيده، حتى أكون أحب إليك من نفسك» أي: لا يكمل إيمانك حتى أكون أحب إليك من نفسك. «الآن يا عمر» أي: الآن كمل إيمانك.

وعن أنس بن مالك رضي قال: قال رسول الله عليه: «لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين» [رواه البخاري: ١٥، ومسلم: ٤٤].

قال ابن رجب على: «محبة النبي على من أصول الإيمان وهي مقارنة لمحبة الله على، وقد قرنها الله بها، وتوعد من قدم عليها شيئًا من الأمور المحبوبة طبعًا من الأقارب والأموال والأوطان وغير ذلك، فقال تعالى: ﴿ قُلَ إِن كَانَ ءَابَآؤُكُمْ وَأَبْنَآؤُكُمْ

٦٢ ) مُونَهُ وَيُرَا يُشْعَدُ فِي الْأَمْرِ عَالَى الْمُعَالَ فَالْمُوعِينِ الْمُعَالَ فَالْمُعَالَ فَالْمُعَالَ فَا

وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَمْوَلُ ٱقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِجَدَّةٌ تَخْشُؤَنَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرَّضُوْنَهَا أَحَبَّ إِلَيْكُم قِنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادِ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُواْ حَتَّىٰ يَأْتِى اللَّهُ بِأَمْرِهِ ﴾ [التوبة: ٢٤].

فيجب تقديم محبة الرسول على النفوس والأولاد والأقارب والأهلين والأموال والمساكين، وغير ذلك مما يحبه الناس غاية المحبة، وإنما تتم المحبة بالطاعة كما قال تعالى: ﴿ قُلَ إِن كُنتُمْ تَحِبُّونَ ٱللّهَ فَأَتَّبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ ٱللّهُ ﴾ [آل عمران: ٣١]. وسئل بعضهم عن المحبة، فقال: الموافقة في جميع الأحوال.

فعلامة تقديم محبة الرسول على محبة كل مخلوق: أنه إذا تعارضت طاعة الرسول على أوامره وداع آخر يدعو إلى غيرها من هذه الأشياء المحبوبة، فإن قدم المرء طاعة الرسول وامتثال أوامره على ذلك الداعي، كان دليلًا على صحة محبته للرسول وتقديمها على كل شيء، وإن قدم على طاعته وامتثال أوامره شيئًا من هذه الأشياء المحبوبة طبعًا، دل ذلك على عدم إتيانه بالإيمان التام الواجب عليه» [«فتح الباري» لابن رجب (١/ ٤٨)].

وعن أبي هريرة تَعَلَّى، أن رسول الله عَلَيْهِ قال: «كل أمتي يدخلون الجنة إلا من أبيى»، قالوا: يا رسول الله، ومن يأبي قال: «من أطاعني دخل الجنة، ومن عصاني فقد أبيى» [البخاري: ٧٢٨٠].

وعن أبي موسى الأشعري وقي عن النبي على قال: «إنما مثلي ومثل ما بعثني الله به، كمثل رجل أتى قومًا فقال: يا قوم، إني رأيت الجيش بعيني، وإني أنا النذير العُريان، فالنجاء. فأطاعه طائفة من قومه، فأدلجوا، فانطلقوا على مهلهم فنجوا، وكذبت طائفة من منهم، فأصبحوا مكانهم، فصبَّحهم الجيش فأهلكهم واجتاحهم، فذلك مثل من أطاعني فاتبع ما جئت به، ومثل من عصاني وكذب بما جئت به من الحق» [رواه البخاري: ٧٢٨٣، ومسلم: ٢٢٨٣].

«أنا النذير العريان» أصله أن الرجل إذا أراد إنذار قومه وإعلامهم بما يوجب المخافة نزع ثوبه وأشار به إليهم إذا كان بعيدًا منهم ليخبرهم بما دهمهم. «فالنجاء» أي: اطلبوا النجاة. «فأدلجوا» أي: ساروا من أول الليل. «اجتاحهم» أي: استأصلهم.

وعن عمر بن الخطاب رَضُّ ، أنه جاء إلى الحجر الأسود فقبله، وقال: «إني أعلم أنك حجر لا تضر ولا تنفع، ولولا أني رأيت النبي راية يُلِيَّ يقبِّلك ما قبَّلتك» [رواه البخاري: ١٢٧٠].

وعن أبي هريرة وَالله عن النبي وَالله قال: «ما جلس قوم مجلسًا لم يذكروا الله فيه، ولم يصلوا على نبيهم، إلا كان عليهم تِرَة، فإن شاء عذبهم وإن شاء غفر لهم» [رواه الترمذي: ٣٣٨٠]. «ترة» أي: حسرة وندامة.

وعن حسين بن علي بن أبي طالب نطاق قال: قال رسول الله عليه البخيل الذي من ذُكرت عنده فلم يُصلِّ عليَّ ارواه الترمذي: ٣٥٤٦].

وعن أبي هريرة وَ الله عَلَيْ قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: «رغم أنف رجل ذُكِرت عنده فلم يصلِّ عليَّ» [رواه الترمذي: ٣٥٤٥]. «رغم أنف رجل» أي: ذل وعجز.

وعن عبد الله بن عمرو بن العاص وعن النبي على يقول: «إذا سمعتم المؤذن فقولوا مثل ما يقول، ثم صلوا علي، فإنه من صلى علي صلاة صلى الله عليه بها عشرًا، ثم سلوا الله لي الوسيلة، فإنها منزلة في الجنة، لا تنبغي إلا لعبد من عباد الله، وأرجو أن أكون أنا هو، فمن سأل لي الوسيلة حلت له الشفاعة» [رواه مسلم: ٣٨٤]. «الوسيلة» هي منزلة في الجنة خاصة للنبي على «حلت» أي: وجبت.

وعن أبي مسعود الأنصاري رضي قال: أتانا رسول الله على ونحن في مجلس سعد بن عبادة، فقال له بشير بن سعد رضي أمرنا الله تعالى أن نصلي عليك يا رسول الله فكيف نصلي عليك؟ قال: فسكت رسول الله على حتى تمنينا أنه لم يسأله، ثم قال رسول الله على عمد وعلى آل محمد، كما صليت على آل إبراهيم، وبارك على محمد وعلى آل محمد وعلى آل إبراهيم في العالمين،

إنك حميد مجيد، والسلام كما قد علمتم» [رواه مسلم: ٤٠٥].

«والسلام كما قد علمتم» أي: قد أمركم الله تعالى بالصلاة والسلام على، فأما الصلاة فهذه صفتها، وأما السلام فكما علمتم في التشهد وهو قولنا: السلام عليك أيها النبى ورحمة الله وبركاته.

عن السائب بن يزيد قال: كنت قائمًا في المسجد فحصبني رجل، فنظرت فإذا عمر بن الخطاب والمسجد فقال: من أين أنتما؟ قالا: من أهل الخطاب والمسجد فقال: لو كنتما من أهل البلد لأوجعتكما، ترفعان أصواتكما في مسجد رسول الله عليه البخاري: ٤٧٠].

«فحصبني» أي: رماني بالحصباء وهي الحجارة الصغيرة. «لأوجعتكما» أي: جلدتكما حتى أوجعتكما.

وقال عروة بن مسعود والله لقد وفدت على الملوك، ووفدت على قيصر وكسرى إذ ذاك مشركًا: «أي قوم، والله لقد وفدت على الملوك، ووفدت على قيصر وكسرى والنجاشي، والله إن رأيت ملكًا قط يعظمه أصحابه ما يعظم أصحاب محمد وجلده، محمدًا، والله إن تنخم نخامة إلا وقعت في كف رجل منهم، فدلك بها وجهه وجلده، وإذا أمرهم ابتدروا أمره، وإذا توضأ كادوا يقتتلون على وضوئه، وإذا تكلم خفضوا أصواتهم عنده، وما يحدون إليه النظر تعظيمًا له» [رواه البخاري: ٢٧٣١].

«ابتدروا أمره» أي: سارعوا إلى تنفيذ طلبه. «وَضوئه» الوَضوء: الماء الذي يُتوضأ به، والمراد هنا ما يتبقى من الماء الذي يتوضأ منه، أو الماء الذي يتساقط منه عَلَيْ عند غسل أعضائه.

وقال عمرو بن العاص في حين حضرته الوفاة: «ما كان أحد أحب إلي من رسول الله عيني منه إجلالًا له، ولو متلت أطيق أن أملاً عيني منه إجلالًا له، ولو سئلت أن أصفه ما أطقت؛ لأني لم أكن أملاً عيني منه، ولو مت على تلك الحال لرجوت أن أكون من أهل الجنة» [رواه مسلم: ١٢١].

## الثمرات المترتبة على أداء حقوق النبي عَلَيْهُ:

إن لأداء حقوق النبي عَلَيْهُ ثمرات عظيمة وفوائد جليلة، نذكر منها:

- أن في هذا طاعة لله تعالى، فمن حقوقه طاعته ﷺ، وهذه الطاعة هي طاعة لله تعالىٰ.
- أن في أداء حقوقه على نجاة من الفتنة والعذاب الأليم، فإن كل من خالف السنة وخالف أمر الرسول على يُخاف عليهم أن تصيبهم فتنة فيدخل الكفر أو النفاق في قلوبهم، أو يدخلوا في البدع فيلحقهم بذلك عذاب أليم.
- طاعته على وأداء حقوقه هي سبيل دخول الجنة، ولن يدخل أحد الجنة إلا إذا آمن به وأطاعه.
- أن في أداء حقوقه على من رفع الدرجات وحصول الثناء من الله تعالىٰ علىٰ العبد ما لا يخفىٰ علىٰ أحد، كما ورد في الصلاة عليه.
  - أن في الصلاة عليه عليه عليه عليه نجاة من الذل والحسرة والندامة في الدنيا والآخرة.
- أن اتباعه والاقتداء به هو الطريق لنيل محبة الله تعالى، وحصول المغفرة من الذنوب والخطايا.
  - أن طاعته عليه الله عليه هي طريق نيل شفاعته يوم القيامة.
- متابعة الرسول على السبب الرئيس لقبول الأعمال من العبد بعد الإخلاص لله تعالى، وبدونها يُرد العمل على صاحبه.
- الذي يؤدي حقوق الرسول على من الإيمان به وطاعته والاقتداء به، يُحشر يوم القيامة مع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين.

### الوسائل المعينة على أداء حقوق النبي عَلَيْهُ:

- أن يعلم العبد أنه كلما زادت محبته للنبي على كان ذلك دليلًا على زيادة إيمانه، وأن نقصها هو نقص في إيمانه، فيسعى بكل الطرق لجعلها فوق محبة كل مخلوق،

- وأيضًا فإن نزول هذه المحبة هي نزول لمنزلة العبد ودرجته عند الله تعالىٰ.
- أن يعلم العبدُ أن قبول عمله يتوقف علىٰ متابعته للنبي عَلَيْقٍ، وأنه بدون المتابعة يُردُّ عليه عمله، ويكون قد أتعب نفسه بدون طائل.
- ليعلم العبد أن المعاصي إنما تنشأ عن التقصير في حق النبي علي من ترك الاتباع وترك المحبة، أو نقصهما عن القدر المطلوب من العبد.
- قراءة سيرة النبي عليه من قرأ سيرته وعلم أخلاقه وما كان عليه عليه من حسن معاملة للخلق، وشفقته على أمته، وبذله النصح لهم؛ فلا بد أن يحبه، بل صار النبي عليه أحب الناس إليه حتى من نفسه.
- أن ينظر فيما وردت به النصوص الشرعية من فضل مراعاة حقوق النبي وبما يعود عليه من اتباعه ومن فضل الصلاة عليه من تفريج الكربات ورفع الدرجات ودخول الجنات، مما يتضح به لكل لبيب أن هذه الحقوق أبواب خير وأسباب شرعها الله تعالىٰ ليتفضل بها علىٰ هذه الأمة بعظيم الإحسان وجزيل الثواب.
- ليعلم العبد أن التفريط في حقوق النبي على ما قد يكون سببًا لحبوط عمله، كما ورد فيمن رفع صوته عند النبي على الله من قدم قول أحد على قول النبي على وترك تعظيم سنته وما جاء عنه، فإنه متعرض لدخوله في هذا الوعيد.
- أن يعلم العبد أنه لا فلاح له في الدنيا ولا في الآخرة إذا ما أعرض عن أداء هذه الحقوق من محبته واتباعه والصلاة عليه وغير ذلك، فمن ترك ما ذكرنا وقع في الضلال وحلت عليه الشقاوة ولا بد.
- أن يستحضر المسلم سيرة السلف الصالح وما كانوا عليه من شدة الحب للنبي عليه ومتابعته في أدق الأمور وحسن التأدب معه، وأن يقتدي بهم في ذلك.
- الاستعانة بالله تعالى، فإن العبد إذا توجه إلى مولاه أن يعينه على أمور دينه، وأن ييسر له أداء حقوق النبي عليه هان عليه كل ما صعب عليه، وتيسر له كل عسير.

## 🤲 ۹. متابعة الرسول ﷺ

متابعة النبي على ولزوم سنته من أهم شعب الإيمان، ومن أوجب واجبات الدين، وهي من مقتضيات شهادة أن محمدًا رسول الله، فالرسول على هو الميزان الأكبر الذي توزن به الأعمال، فمهما قال امرئ قولًا أو عمل عملًا أو ادَّعيٰ دعوىٰ فلا قيمة لها حتىٰ توافق هدي الرسول على لأن المتابعة هي الشرط الثاني لقبول الأعمال بعد الإخلاص لله على الرسول على المرابعة هي الشرط الثاني لقبول الأعمال بعد الإخلاص لله على المرابعة هي الشرط الثاني لقبول الأعمال بعد الإخلاص الله المرابعة هي الشرط الثاني لقبول الأعمال بعد الإخلاص الله المرابعة هي الشرط الثاني لقبول الأعمال بعد الإخلاص الله المرابعة هي الشرط الثاني لقبول الأعمال بعد الإخلاص الله المرابعة ال

إن الاتباع حقيقة هو الاقتداء والتأسي بالنبي على أموره وأحواله؛ في الأقوال والأفعال والاعتقادات، وترك ما نهى عنه على أهي تشمل في الشرع كل ما جاء عن الرسول على من أمور واجبة وأمور مستحبة، وترك الأمور المحرمة والأمور المكروهة.

# الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أن متابعة الرسول ريكي من أهم شعب الإيمان:

قال الله تعالىٰ: ﴿ قُلَ إِن كُنتُمْ تَحُِبُّونَ ٱللَّهَ فَٱتَّبِعُونِى يُحْبِبَكُمُ ٱللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمُّ وَاللَّهُ عَفُولٌ رَّحِيمٌ ﴾ [آل عمران: ٣١].

وقال تعالىٰ: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُواْ فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴾ [النساء: ٦٥].

قال ابن كثير على: "يقسم تعالىٰ بنفسه الكريمة المقدسة: أنه لا يؤمن أحد حتى يُحكِّم الرسول على في جميع الأمور، فما حكم به فهو الحق الذي يجب الانقياد له باطنًا وظاهرًا؛ ولهذا قال: ﴿ ثُمَّ لَا يَجِدُواْ فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ بَاطنًا وظاهرًا؛ ولهذا قال: ﴿ ثُمَّ لَا يَجِدُواْ فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسَلِيمًا ﴾ أي: إذا حكَّموك يطيعونك في بواطنهم فلا يجدون في أنفسهم حرجًا وضيقًا مما حكمت به، وينقادون له في الظاهر والباطن، فيسلِّمون لذلك تسليمًا كليًّا، من غير ممانعة ولا منازعة الله منازعة الله عنور المنافعة ولا منازعة الله في الظاهر والباطن، في المنافعة ولا منازعة الله عنور المنافعة ولا منازعة الله في الفلور المنافعة ولا منازعة الله في الفلور والباطن، في المنافعة ولا منازعة الله في الفلور والباطن المنافعة ولا منازعة الله في الفلور والباطن المنافعة ولا منازعة الله في الفلور والباطن المنافقة ولا منازعة ولا منازعة ولا منازعة الله في الفلور والباطن المنافعة ولا منازعة ولا مناز

وقال عَلَيْ: ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ فَأُولَنِّإِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَـ مَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّدِيتِ نَ

الْمُنْ الْ

وَٱلصِّهِ يَقِينَ وَٱلشُّهَدَاءِ وَٱلصَّالِحِينَّ وَحَسُنَ أَوْلَيَ إِكَ رَفِيقًا ﴾ [النساء: ٦٩].

وقال تعالىٰ: ﴿مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهَ ﴾ [النساء: ٨٠].

وقال تعالىٰ: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَبِغُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِّهِ عَمَا تَوَلَّىٰ وَنُصْلِهِ عَجَهَنَمُ وَسَآءَتْ مَصِيرًا ﴾ [النساء: ١١٥].

قال السعدي هن: «أي: ومن يخالف الرسول عَلَيْ ويعانده فيما جاء به ﴿ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَى ﴾ بالدلائل القرآنية والبراهين النبوية ﴿ وَيَتَبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ وسبيلهم هو طريقهم في عقائدهم وأعمالهم ﴿ نُولِلهِ عَمَا تَوَلَّى ﴾ أي: نتركه وما اختاره لنفسه، ونخذله فلا نوفقه للخير، لكونه رأى الحق وعلمه وتركه، فجزاؤه من الله عدلًا أن يبقيه في ضلاله حائرًا ويزداد ضلالًا إلى ضلاله. وقوله: ﴿ وَنُصُّلِهِ عَهَا نَمُ اللهِ عَذَابًا عَذَابًا عَظِيمًا ﴿ وَسَاءَتُ مَصِيرًا ﴾ أي: مرجعًا له ومآلًا [ «تفسير السعدي» باختصار (ص: ٢٠٢)].

وقال تعالىٰ: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسْتَجِيبُواْ لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ ﴾ [الأنفال: ٢٤].

قال السعدي هي: «يأمر تعالىٰ عباده المؤمنين بما يقتضيه الإيمان منهم وهو الاستجابة لله وللرسول على أي: الانقياد لما أمرا به والمبادرة إلىٰ ذلك والدعوة إليه، والاجتناب لما نهيا عنه والانكفاف عنه والنهي عنه. وقوله: ﴿ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ ﴾ وصف ملازم لكل ما دعا الله ورسوله إليه، وبيان لفائدته وحكمته، فإن حياة القلب والروح بعبودية الله تعالىٰ ولزوم طاعته وطاعة رسوله علىٰ الدوام» [«تفسير السعدي» (ص: ٢١٨)].

وقال تعالىٰ: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ۚ أَن تُصِيبَهُمْ فِتَنَةُ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ ﴾ [النور: ٦٣].

أي: فليحذر وليَخَف من خالف شريعة الرسول ﷺ باطنًا أو ظاهرًا ﴿ أَن تُصِيبَهُمْ فَي الدنيا، فِتَنَةٌ ﴾ أي: في الدنيا،

بقتل، أو حد، أو حبس، أو نحو ذلك. [ينظر: «تفسير ابن كثير» (٦/ ٩٠)].

وقال تعالىٰ: ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُّ ٱلظَّالِهُ عَلَىٰ يَدَيْهِ يَقُولُ يَلَيْتَنِي ٱتَّخَذْتُ مَعَ ٱلرَّسُولِ سَبِيلًا ﴾ [الفرقان: ٢٧].

يخبر تعالىٰ عن ندم الظالم الذي فارق طريق الرسول على وما جاء به من عند الله من الحق المبين، الذي لا مرية فيه، وسلك طريقًا أخرىٰ غير سبيل الرسول، فإذا كان يوم القيامة ندم حيث لا ينفعه الندم، وعض علىٰ يديه حسرة وأسفًا [ينظر: «تفسير ابن كثير» (٦/ ١٠٨)].

وقال تعالىٰ: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُوْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْمَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهَ كَثِيرًا ۞ ﴾ [الأحزاب: ٢١].

وقال تعالى: ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ و فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٧٠، ٧١].

وقال تعالىٰ: ﴿ وَمَا ٓ ءَاتَنَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَىٰكُمْ عَنْهُ فَٱنتَهُواْ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ۖ إِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْحِقَابِ﴾ [الحشر: ٧].

عن عبد الله بن مسعود ولله قال: لعن الله الواشمات، والموتشمات، والموتشمات، والمتنمصات، والمتفلِّجات للحُسن المغيِّرات خلق الله. فبلغ ذلك امرأة من بني أسد يقال لها أم يعقوب، فجاءت فقالت: إنه بلغني عنك أنك لعنت كيت وكيت، فقال: وما لي لا ألعن من لعن رسول الله على ومن هو في كتاب الله، فقالت: لقد قرأت ما بين اللوحين، فما وجدت فيه ما تقول، قال: لئن كنت قرأتيه لقد وجدتيه، أما قرأتِ: ﴿وَمَا الله عَلَيْهُ عَنْهُ فَأَنتَهُوا ﴾ [الحشر: ٧]؟ قالت: بلي، قال: فإنه قد نها عنه [رواه البخارى: ٢٨٨٦، ومسلم: ٢١٢٥].

«الواشمات» جمع واشمة من الوشم، وهو غرز إبرة أو نحوها في الجلد حتى يسيل منه الدم ثم يُحشى الموضع بكحل أو نحوه فيتلون الجلد ولا يزول بعد ذلك أبدًا. «الموتشمات» جمع موتشمة، وهي التي يُفعل فيها الوشم. «المتنمصات» جمع

متنمصة، وهي التي تطلب إزالة شعر وجهها ونتفه، والتي تزيله وتنتفه تسمىٰ نامصة. «المتفلجات» جمع متفلجة، وهي التي تبرد أسنانها لتفترق عن بعضها. «للحسن» أي: لأجل الجمال. «المغيِّرات خلق الله» بما سبق ذكره لأنه تغيير وتزوير. «كيت وكيت» كناية عن كلام قيل. «ما بين اللوحين» أي: القرآن المكتوب ما بين دفتي المصحف. ﴿ وَاتَكُورُ ﴾ أي: أمركم به.

وقال سبحانه: ﴿ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَالْحَيَوْةَ لِيَبْلُوَكُمْ أَيُكُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا ۚ وَهُو ٱلْعَزِيْرُ ٱلْغَفُورُ ﴾ [الملك: ٢].

عن فضيل بن عياض رَا في قوله تعالى: ﴿ لِيَبَلُوكُمْ أَيُكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ قال: أخلصه وأصوبه. قيل: ما أخلصه وأصوبه؟ قال: إن العمل إذا كان خالصًا، ولم يكن صوابًا لم يُقبل، حتى يكون خالصًا صوابًا، فلم يأتبل، حتى يكون خالصًا صوابًا، فالخالص إذا كان لله، والصواب إذا كان على السنة [«تفسير الثعلبي» (۲۷/ ۹۱)].

وعن أبي هريرة رضي الله على قال: «كل أمتي يدخلون الجنة إلا من أبي»، قالوا: يا رسول الله، ومن يأبيٰ؟ قال: «من أطاعني دخل الجنة، ومن عصاني فقد أبيٰ» [البخارى: ٧٢٨٠].

وعن أبي موسى الأشعري على عن النبي الله قال: «إنما مثلي ومثل ما بعثني الله به، كمثل رجل أتى قومًا فقال: يا قوم، إني رأيت الجيش بعيني، وإني أنا النذير العُريان، فالنجاء. فأطاعه طائفة من قومه، فأدلجوا، فانطلقوا على مهلهم فنجوا، وكذبت طائفة من منهم، فأصبحوا مكانهم، فصبَّحهم الجيش فأهلكهم واجتاحهم، فذلك مثل من أطاعني فاتبع ما جئت به، ومثل من عصاني وكذب بما جئت به من الحق» [رواه البخاري: ٧٢٨٣، ومسلم: ٢٢٨٣].

قوله: «أنا النذير العريان» أصله أن الرجل إذا أراد إنذار قومه وإعلامهم بما يوجب المخافة نزع ثوبه وأشار به إليهم إذا كان بعيدًا منهم ليخبرهم بما دهمهم. «فالنجاء» أي: اطلبوا النجاة. «فأدلجوا» أي: ساروا من أول الليل. «اجتاحهم» أي: استأصلهم.

وعن العرباض بن سارية على قال: صلى لنا رسول الله على الفجر، ثم أقبل علينا فوعظنا موعظة بليغة، ذرفت منها العيون، ووجلت منها القلوب، قلنا: يا رسول الله، كأن هذه موعظة مودِّع، فأوصنا. قال: «أوصيكم بتقوى الله والسمع والطاعة وإن كان عبدًا حبشيًّا، فإنه من يعش منكم يرى بعدي اختلافًا كثيرًا، فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين، وعَضُّوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كل محدثة بدعة، وإن كل بدعة ضلالة» [رواه الترمذي: ٢٦٧٦].

قوله على: «ذرفت منها العيون» أي: جرئ الدمع من عيون الحاضرين من خوف تلك الموعظة. «ووجلت» أي: خافت. «عضوا عليها بالنواجذ» أي: الأسنان، والمراد من هذا اللفظ هنا: شدة ملازمة السنة؛ لأن من أراد أن يأخذ شيئا أخذًا شديدًا يأخذه بأسنانه [ينظر: «المفاتيح في شرح المصابيح» (١/ ٢٧٣)].

وعن عائشة فلي قالت: قال رسول الله علي : «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس فيه فهو رد». [رواه البخاري: ٢٦٩٧، ومسلم: ١٧١٨].

«من أحدث» أي أنشأ واخترع وأتى بأمرٍ جديدٍ من قبل نفسه. «في أمرنا هذا» أي: شأننا وديننا الإسلام. «ما ليس منه» أي رأيًا ليس له في الكتاب والسنة عاضد ولا شاهد «فهو رد» أي مردود على فاعله لبطلانه [ينظر: «الكوكب الوهاج» (١٩/ ٣٩)].

وعن عمر بن الخطاب رَفِي ، أنه جاء إلى الحجر الأسود فقبله، وقال: «إني أعلم أنك حجر لا تضر ولا تنفع، ولولا أني رأيت النبي راية يُلِي يُقبِّلُك ما قبَّلتك» [رواه البخاري: ١٢٧٧].

وقد كان الصحابة وصلى يعنفون من يخالف سنة النبي على حتى ولو كان من أقربائهم، فعن سعيد بن جبير، أن قريبًا لعبد الله بن مغفّل وصلى خذف، فنهاه، وقال: إن رسول الله على نهى عنه الخذف، قال: فعاد، فقال: أحدِّثك أن رسول الله على عنه، ثم تخذف، لا أكلمك أبدًا [رواه البخاري: ٥٤٧٩، ومسلم: ١٩٥٤].

قوله: «خذف» الخذف هو رمي الإنسان بحصاة أو نواة ونحوهما، يجعلها بين

أصبعيه السبابتين أو الإبهام والسبابة.

وعن سالم بن عبد الله، أن عبد الله بن عمر على قال: سمعت رسول الله على يقول: «لا تمنعوا نساءكم المساجد إذا استأذنكم إليها». فقال ابنه بلال بن عبد الله: والله لنمنعهن، قال: فأقبل عليه عبد الله بن عمر فسبّه سبّا سيئا ما سمعته سبّه مثله قط، وقال: أخبرك عن رسول الله عليه وتقول: والله لنمنعهن [رواه مسلم: ٤٤٢].

#### مرات متابعة الرسول عَلَاللَّهُ:

من خلال النصوص السابقة من الكتاب والسنة يمكننا استخلاص ثمرات متابعة الرسول عليه وهي:

- متابعة الرسول على هي السبب الرئيس لقبول الأعمال من العبد بعد الإخلاص، وبدونها يُرد العمل على صاحبه.
- نور القلب وحياته، فإن من ألزم نفسه آداب السنة نور الله قلبه بنور المعرفة و لا مقام أشرف من مقام متابعة النبي عليه في أوامره وأفعاله وأخلاقه [«الاعتصام» (١/ ١٦٦)].
- محبة الله تعالى ومغفرة الذنوب، فإن العبد إذا اتبع النبي عليه ولازم سنته، أحبه الله تعالى، وغفر له ذنوبه.
  - السعادة والفلاح والفوز في الدنيا والآخرة، ودخول الجنة والنجاة من النار.
  - متبع السنة يُحشر يوم القيامة مع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين.
- في اتباع السنة عصمة من الوقوع في الاختلاف المذموم المبعد عن الدين، وهذا الاختلاف هو سمة الضعف، ولا يسلم المرء منه إلا بطاعة الله وطاعة الرسول عليه.
  - في لزوم السنة تحصيل الهداية والسلامة من الضلال.
- في اتباع السنة شرف الانتساب للنبي على كما قال على «فمن رغب عن سنتي فليس منى» [رواه البخاري: ٥٠٦٣، ومسلم: ١٤٠١].
- أن في سنته علي تحصيل تمام الأخلاق وجميلها ومكارمها، ويدخل في هذا

المعنىٰ الصلاح والفضل والمروءة والإحسان والعدل والخير كله، فإن النبي على الله بعث المعنىٰ الصلاح والفضل والمروءة والإحسان والعدل والخير كله، فإن النبي على المعنىٰ المعنى المعنىٰ المعنىٰ الم

- أن في لزوم السنة النجاة من الفتنة والعذاب الأليم، فإن كل من خالف السنة وخالف أمر الرسول عليه يُخاف عليهم أن تصيبهم فتنة فيدخل الكفر أو النفاق في قلوبهم، أو يدخلوا في البدع فيلحقهم بذلك عذاب أليم.
  - من ثمرات الالتزام بالسنن أنها تغنى عن البدع، ففي السنة كفاية عن البدعة.

## الأسباب والوسائل المعينة على متابعة الرسول عَلَيْهُ:

- أن يعلم العبدُ أن قبول عمله يتوقف علىٰ متابعته للنبي عَلَيْقٍ، وأنه بدون المتابعة يُردُّ عليه عمله، ويكون قد أتعب نفسه بدون طائل.
- مطالعة كتاب الله تعالى وسنة رسوله على وتدبرهما؛ فإن كثيرًا من نصوصهما تحض على متابعة الرسول على الله المسلم على المتابعة الرسول على الله المسلم على المتابعة الرسول على المتابعة الرسول المسلم المتابعة المتابعة الرسول المتابعة المتابعة
- العلم بسنة النبي عليه وسيرته الشريفة والمداومة على مدارستهما، حتى يتسنى للمسلم أن يقتدي بالنبي عليه في سائر أموره.
- الاستعانة بالله تعالىٰ، فإن العبد إذا توجه إلىٰ مولاه جل في علاه أن يعينه علىٰ أمور دينه، وأن ييسر له اتباع السنة، هان عليه كل ما صعب عليه، وتيسر له كل عسير.
- ابتغاء الأجر والثواب من الله سبحانه وتعالى؛ فإن من أهم ما يعين المرء المسلم على اتباع السنة في الآخرة من الأجر على اتباع السنة في الآخرة من الأجر العظيم والنعيم المقيم.
- أن يستحضر المسلم سيرة السلف الصالح وما كانوا عليه من شدة المتابعة للنبي عَلَيْة، وأن يقتدي بهم.
- ترك البدع، والاعتياض عنها بالسنن، فالاقتصاد على السنة خير من الاجتهاد في بدعة.

# 🦟 ۱۰. محبة العبد لله ﷺ 🗽

محبة العبد لله على من مقامات العبودية لله تعالى، وهي من أهم شعب الإيمان، ومن أوجب واجبات الإسلام؛ بل هي دليل صدق الإيمان، وكلما ازداد إيمان العبد؛ ازدادت محبته لله تعالى، وإذا لم يحب العبد الله تعالى بالكلية؛ فقد خرج من الإسلام، وكذا إذا جعل العبد هذا الحب —الذي لا ينبغي إلا لله — أو بعضَه لغير الله جل وعلا صار مشركًا شركًا أكبر.

ومحبة العبد لله تعالى عبارة عن: إعظامه وإجلاله وخوفه ورجائه والذل له، واعتقاد أن أسماءه كلها حسنى وصفاته كلها عليا، وتنزيهه عن كل عيب ونقص، وإيثار طاعته، واتباع أمره وأمر رسوله عليه، ومجانبة نهيه، والبعد عن كل ما يسخطه وينافي محبته، ومودة أهل محبة الله ونصرتهم والذب عنهم، وكراهة أعدائه وبغضهم، ومعاداتهم.

قال ابن القيم هجه: «المحبة النافعة ثلاثة أنواع: محبة الله، ومحبة في الله، ومحبة ما يعين على طاعة الله تعالى واجتناب معصيته. والمحبة الضارة ثلاثة أنواع: المحبة مع الله، ومحبة ما يبغضه الله، ومحبة ما تقطع محبته عن محبة الله تعالى أو تنقصها». [إغاثة اللهفان: ١٣٦].

الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أن محبة الله على من أهم شعب الإيمان: قال الله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَن َدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ ٱللَّهِ أَلَذِينَ ءَامَنُواْ أَشَدُ حُبًّا لِللَّهِ ﴾ [البقرة: ١٦٥].

وقال سبحانه: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تَجِبُّونَ ٱللَّهَ فَأُتَّبِعُونِى يُحْبِبْكُرُ ٱللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُرُ وَٱللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [آل عمران: ٣١].

وقال عَلَيْ: ﴿ يَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَدَّ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَلَمُوفَ يَأْتِي ٱللَّهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ

وَيُحِبُّونَهُ ٓ أَذِلَّةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعَزَةٍ عَلَى ٱلْكَفِورِينَ يُجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِهِ ِذَلِكَ فَضْلُ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ ۚ وَٱللَّهُ وَالِسِعُ عَلِيمٌ ﴾ [المائدة: ٤٥].

وقال تبارك وتعالى: ﴿ قُلْ إِن كَانَ ءَابَآؤُكُمْ وَأَبْنَآؤُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَأَنْوَاجُكُمْ وَأَذُواجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَمْوَلُ ٱقْتَرَفْتُكُمُوهَا وَتِجَرَةٌ تَخَشُونَ كَسَادَهَا وَمَسَكِنُ تَرْضُونَهَا أَحَبَ وَعَشِيرَتُكُمْ مِنَ ٱللّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادِ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبّضُواْ حَتَّىٰ يَأْتِي ٱللّهُ بِأَمْرِهِ وَ وَإِللّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَاسِقِينَ ﴾ [التوبة: ٢٤].

قال السعدي رَخِلَشُهُ: ﴿ قُلْ إِن كَانَ ءَابَآوُكُمْ ﴾ ومثلهم الأمهات ﴿ وَأَبْنَآوُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ ﴾ أي: قراباتكم عمومًا وَإِخْوَانُكُمْ ﴾ أي: النسب والعشرة ﴿ وَأَزُواجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ ﴾ أي: اكتسبتموها وتعبتم في تحصيلها ﴿ وَتِجَرَةٌ تَخَشُوْنَ كَانَ مُوها ﴾ أي: اكتسبتموها وتعبتم في تحصيلها ﴿ وَتِجَرَةٌ تَخَشُونَ كَسَادَها ﴾ أي: رخصها ونقصها ﴿ وَمَسَلِانُ تَرْضُونَهَ ﴾ من حسنها وزخرفتها وموافقتها لأهوائكم، فإن كانت هذه الأشياء ﴿ أَحَبَّ إِلَيَكُم مِن السَّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادِ فِي سَبِيلِهِ ﴾ فأنتم فسقة ظلمة ﴿ فَتَرَبِّصُواْ ﴾ أي: انتظروا ما يحل بكم من العقاب ﴿ حَتَّى لِي اللهُ عِنْ اللهُ عِنْ اللهُ شيئًا من المذكورات.

وهذه الآية الكريمة أعظم دليل على وجوب محبة الله ورسوله، وعلى تقديمها على محبة كل شيء، وعلى الوعيد الشديد والمقت الأكيد، على من كان شيء من هذه المذكورات أحب إليه من الله ورسوله وجهاد في سبيله.

وعلامة ذلك، أنه إذا عُرض عليه أمران، أحدهما يحبه الله ورسوله، وليس لنفسه فيه هوئ، والآخر تحبه نفسه وتشتهيه، ولكنه يُفَوِّتُ عليه محبوبًا لله ورسوله، أو ينقصه، فإنه إن قدم ما تهواه نفسه، على ما يحبه الله، دل ذلك على أنه ظالم، تارك لما يجب عليه» [«تفسير السعدي» باختصار (ص: ٣٣٢)].

وعن أنس بن مالك رضي قال: قال رسول الله عليه: «ثلاث من كن فيه وجد طعم

الإيمان: من كان يحب المرء لا يحبه إلا لله، ومن كان الله ورسوله أحب إليه مما سواهما، ومن كان أن يلقى في النار أحب إليه من أن يرجع في الكفر بعد أن أنقذه الله منه» [رواه البخاري: ٦٩٤١، ومسلم: ٢٢٠٦٢].

وعن عائشة: أن النبي على بعث رجلا على سرية، وكان يقرأ لأصحابه في صلاتهم فيختم بقل هو الله أحد، فلما رجعوا ذكروا ذلك للنبي على الله فقال: «سلوه لأي شيء يصنع ذلك؟»، فسألوه، فقال: لأنها صفة الرحمن، وأنا أحب أن أقرأ بها، فقال النبي فله: «أخبروه أن الله يحبه» [رواه البخاري: ٧٣٧٥، ومسلم: ٨١٣].

وعن أنس بن مالك، أن رجلًا سأل النبي عَلَيْهُ: متى الساعة يا رسول الله؟ قال: «ما أعددت لها». قال: ما أعددت لها من كثير صلاة ولا صوم ولا صدقة، ولكني أحب الله ورسوله، قال: «أنت مع من أحببت» [رواه البخاري: ٦١٧١، ومسلم: ٢٦٣٩].

وعن عمر بن الخطاب وعلى الله على عهد النبي وعلى السمه عبد الله، وكان يلقب حمارًا، وكان يُضحك رسول الله وكان النبي وكان النبي وكان النبي وكان النبي وكان يلقب حمارًا، وكان يُضحك رسول الله وكان النبي وكان اللهم العنه، ما أكثر ما يؤتى به! فقال النبي وكان النبي وكان النبي وكان النبي وكان النبي وكان النبي وكان اللهم العنوا، فوالله ما علمت إنه يحب الله ورسوله وراه البخاري: ١٧٨٠]. «في الشراك» أي: بسبب شربه الخمر.

وقال الحسن البصري على: «من قال: إني أحب الله تعالىٰ فهو كاذب، لو أحب الله تعالىٰ لعمل يحبه الله» [«المحبة لله» لأبي إسحاق الختلى (ص: ٣٢)].

وقال بعض العلماء: «إن محبة الله تعالىٰ ليست كمحبة الآمنين، وإنما محبة الله في طاعته واجتناب معصيته» [«المحبة لله» لأبي إسحاق الختلي (ص: ٣٢)].

#### ثمرات محبة الله ﷺ:

من خلال النصوص السابقة من الكتاب والسنة يمكننا استخلاص ثمرات محبة الله، وهي:

- الفوز بمحبة الله تعالىٰ له: فإنه من أحب الله حبًّا خالصًا أحبه الله تعالىٰ.
  - مغفرة الذنوب، ودخول الجنة، والنجاة من النار.
- المحب يذوق طعم الايمان فيجد حلاوته في قلبه، وينال من الفرح والسرور والسعادة شيئًا عظيمًا.
- التلذذ بالعبادة وسرعة المبادرة إليها؛ فكلما ازداد حب العبد لربه ازدادت مبادرته لطاعته واستمتاعه بذكره.
- الشوق إلىٰ الله: فعندما يتمكن حب الله من قلب العبد، فإن هذا من شانه أن يجعله دومًا حريصًا علىٰ اغتنام أية فرصة تتاح له للخلوة به سبحانه وبذكره ومناجاته.
- التضحية من أجله والجهاد في سبيله؛ المحبة الصادقة لله على تدفع صاحبها لبذل كل ما يملكه من أجل نيل رضا محبوبه، وليس ذلك فحسب بل إنه يفعل ذلك بسعادة، وكل ما يتمناه أن تحوز هذه التضحية على رضا مولاه.
- الرجاء والطمع فيما عند الله؛ فكلما اشتد حب العبد لربه اشتد رجاؤه في الله وحسن ظنه فيه ألا يلقيه في النار وهو يحبه، فالمحب لا يعذب حبيبه.
- الحياء من الله؛ فالمحب الصادق في حبه لله على يستحيي أن يراه حبيبه في وضع مشين، أو مكان لا يحب أن يراه فيه، فإذا ما وقع في معصية أو تقصير سارع بالاعتذار إليه واسترضائه بشتى الطرق.
- الشفقة على الخلق؛ من الثمار العظيمة للحب الصادق تلك الشفقة التي يجدها المحب في قلبه تجاه الناس جميعًا خاصة العصاة منهم، رجاء أن يهديهم الله إليه ويدخلهم الجنة.
- الغيرة لله؛ عندما يستقر حب الله في قلب العبد فإن هذا من شأنه أن يجعله يغار لمولاه، وعلى محارمه أن تنتهك، وحدوده أن تُتجاوز، وأوامره أن تُخالف.
- الغنيٰ بالله؛ مع كل الثمار السابقة تأتي أهم ثمرة للمحبة، ألا وهي الاستغناء بالله سبحانه وتعالىٰ، والاكتفاء به عما سواه من الناس ﴿وَٱللَّهُ خَيْرٌ وَأَبْقَى ﴾ [طه: ٧٣].

- الصبر والاحتساب على الأقدار المؤلمة والرضابها؛ وذلك بحبس النفس عن التسكون فلا يكون في نفس العبد اعتراضٌ على الله، وحبس اللسان عن الشكوى، فلا يتلفظ بما يُشعِر بعدم الرضا.

#### الأسباب والوسائل المعينة على محبة الله على:

- معرفة الله تعالى بأسمائه وصفاته، فكلما ازدادت معرفة العبد بربه ازداد له حبًا وإجلالًا وهيبة وخشية. قال بعض السلف: «من عرف ربه أحبه» [«المحبة لله» لأبي إسحاق الختلى (ص: ٢٧)].
- متابعة النبي عَلَيْهُ، فهي من أهم أسباب محبة الله تعالى ﴿ قُلْ إِن كُنْتُمْ تَحُِبُّونَ ٱللَّهَ وَ اللَّهَ عَالَىٰ ﴿ قُلْ إِن كُنْتُمْ تَحِبُّونَ ٱللَّهَ ﴾ [آل عمران: ٣١].
  - قراءة القرآن بتدبر وتفهم لمعانيه وما أريد به.
- دوام ذكره تعالىٰ علىٰ كل حال باللسان مع التفكر والتدبر وحضور القلب. قال إبراهيم الختلي هي: «كان يقال: من علامة المحب لله هي دوام الذكر بالقلب واللسان، وقل ما ولع المرء بذكر الله تعالىٰ إلا أفاد منه حب الله هي» [«المحبة لله» (ص: ١٨)].
- الخلوة بالله في وقت النزول الإلهي في الثلث الأخير من الليل لمناجاته ودعائه، وتلاوة كلامه، والوقوف بين يديه بأدب العبودية، ثم ختم ذلك بالاستغفار والتوبة.
- الدعاء والإلحاح على الله بأن يرزقنا حبه، وقد كان من دعاء النبي على الله بأن يرزقنا حبه، وقد كان من دعاء النبي على «اللهم إني أسألك حبك وحب من يحبك، وحب عمل يقرب إلى حبك» [رواه الترمذي: ٣٢٣٥].
- مشاهدة بره وإحسانه وآلائه ونعمه الباطنة والظاهرة فإنها داعية إلى محبته؛ فإن من طبيعة الإنسان أن مشاعر الحب بداخله تتوجه لمن يُعطيه ويُحسن إليه، وكلما ازداد العطاء ازداد الحب. قال أبو سليمان الواسطي (ذكر النعم يورث المحبة "(«المحبة له» (ص: ١٨)].
- مناجاة الله بالنعم، فإنها من الأعمال الصالحة التي تورث المحبة والقرب من

الله، كما فعل إبراهيم عليه السلام في مناجاته لربه حيث قال: ﴿ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي وَهَبَ لِى عَلَى ٱللهُ عَلَى ٱلْكَعَآءِ﴾ [إبراهيم: ٣٩].

- إيثار ما يحبه الله، فإن العبد إذا جاهد نفسه، وآثر ما يحبه الله تعالىٰ علىٰ مراد نفسه وما يغلبه عليه هواه، كان هذا أمارة علىٰ محبته لله.
- المواظبة على الصلوات الخمس في بيوت الله، والتقرب إلى الله بالنوافل بعد الفرائض، فإن العبد إذا واظب على أداء النوافل بعدما أدى الفرائض أوصله ذلك إلىٰ درجة المحبة لله.
- التفكر في كون الله والنظر إلىٰ آيات الله البديعة في الخلق يؤدي إلىٰ محبة العبد لله.
- مصاحبة الصالحين والبعد عن الفاسقين: إن مصاحبة الصالحين من علامات الحب لله، وكذا بغض الفاسقين والبعد عن مجالسهم، أما إذا ادعى محبة الله ومحبة رسوله وهو يهجر أهل الخير ويصاحب أهل الشر فهذا دال على كذب دعواه.
- ملازمة حِلَق العلم ومجالس الإيمان، فإن حِلَق العلم والذكر رياض الجنة، وهي تزيد المحبة في قلب العبد المؤمن.



# 🦟 ١١. الحب في الله والبغض في الله 🗽

إن من أوثق ما يتمسك به العبد من أمور الدين والإيمان: الحب في الله والبغض في الله، وقد جعل الله محبة المؤمنين من أعظم علامات الإيمان، وجعل محبة الكافرين من أبرز سمات المنافقين، فالحب في الله والبغض في الله دليل على صحة الإيمان، وهو كذلك من أهم شعب الإيمان.

ومعنىٰ الحب في الله: هو أن يحب المرء أخاه المسلم لكونه مسلمًا موحِّدًا مطيعًا لله تعالىٰ. والبغض في الله: هو أن يبغض المسلم غيره من أجل كفره بالله تعالىٰ أو لأجل معصته.

فالمؤمن لا يميل قلبه إلا لمن أطاع الله تعالى، ولا تكون نفرته إلا من الكفار والعصاة وأهل البدع والأهواء، فيجرد حبه عن الأغراض الدنيوية، فلا يكون حبه لأجل مصلحة أو منفعة له عند غيره؛ لأن من كان كذلك كان حبه ناشئًا عن هواه وعن تعلقه بدنياه.

## الأدلة على أن الحب في الله والبغض في الله من أوثق عرى الإيمان:

قال تعالىٰ: ﴿ لَا يَجِدُ قَوْمَا يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ ٱلْآخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادَّ ٱللّهَ وَرَسُولَهُ, وَلَوَ حَانَوْا عَابَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَانَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ أُوْلَتِيكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْإِيمَانَ وَأَيَّدَهُم بِرُوجٍ مِّنَهُ فَوَيُهُمْ وَيَكُونِهُمْ اللّهِ عَنْهُمْ وَرَضُواْ بِرُوجٍ مِّنَهُ وَيُدُخِلُهُمْ جَنَّتِ تَجَرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا رَضِي ٱللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُمْ أَوْلَتِيكَ حِرْبُ ٱللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُمْ أَوْلَتِيكَ حِرْبُ ٱللّهِ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ [المجادلة: ٢٢].

قال السعدي هذا وهذا، فلا يكون العبد مؤمنًا بالله واليوم الآخر حقيقة، إلا إذا كان عاملًا على مقتضى الإيمان ولوازمه، مِن محبة مَن قام بالإيمان وموالاته، وبغض من لم يقم به ومعاداته، ولو كان أقرب الناس إليه.

وهذا هو الإيمان على الحقيقة، الذي وُجدت ثمرته والمقصود منه، وأهل هذا

الوصف هم الذين كتب الله في قلوبهم الإيمان، أي: رسمه وثبته وغرسه غرسًا، لا يتزلزل، ولا تؤثّر فيه الشبه والشكوك، وهم الذين قواهم الله بروح منه أي: بوحيه، ومعونته، ومدده الإلهي وإحسانه الرباني، وهم الذين لهم الحياة الطيبة في هذه الدار، ولهم جنات النعيم في دار القرار، التي فيها مِن كل ما تشتهيه الأنفس، وتلذ الأعين وتختار، ولهم أكبر النعيم وأفضله.

وأما من يزعم أنه يؤمن بالله واليوم الآخر، وهو مع ذلك مُوادُّ لأعداء الله، محب لمن ترك الإيمان وراء ظهره، فإن هذا إيمان زعمي لا حقيقة له، فإن كل أمر لا بد له من برهان يصدقه، فمجرد الدعوى لا تفيد شيئًا، ولا يصدَّق صاحبها» [«تفسير السعدي» (ص: ٨٤٨) باختصار].

وقال تعالىٰ: ﴿ وَٱلَّذِينَ تَبَوَّءُو ٱلدَّارَ وَٱلْإِيمَنَ مِن قَبَلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّمَّا أُوتُواْ وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٓ أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُخَّ يَغْسِهِم وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُخَّ نَفْسِهِم وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُخَ نَفْسِهِم وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُخَ نَفْسِهِم وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُخَ نَفْسِهِم وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةً وَمَن يُوقَ شُخَ

قال ابن كثير هجن : «قال تعالى مادحًا للأنصار، ومبينًا فضلهم وشرفهم وكرمهم وعدم حسدهم، وإيثارهم مع الحاجة، فقال: ﴿ وَٱلَّذِينَ تَبَوَّءُ و ٱلدَّارَ وَٱلْإِيمَنَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ أي: سكنوا دار الهجرة من قبل المهاجرين وآمنوا قبل كثير منهم. ﴿ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ النَّهِمْ ﴾ أي: من كرمهم وشرف أنفسهم، يحبون المهاجرين ويواسونهم بأموالهم.

﴿ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّمَّا أُوتُواْ ﴾ أي: ولا يجدون في أنفسهم حسدًا للمهاجرين فيما فضّلهم الله به من المنزلة والشرف، والتقديم في الذكر والرتبة. ﴿ وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ﴾ يعني: حاجة، أي: يقدمون المحاويج على حاجة أنفسهم، ويبدؤون بالناس قبلهم في حال احتياجهم إلىٰ ذلك. ﴿ وَمَن يُوقَ شُحَ نَفْسِهِم فَلُ اللهِ فَلَا أَنْفُلِهُ وَلَ اللهُ وَالْتَهِمُ اللهُ وَالْتَحِدُ اللهُ وَالْتَعْرِابِن اللهُ مِن الشح فقد أفلح وأنجح » [«تفسير ابن كثير» (٨/ ٦٨) باختصار].

وعن أنس رفي النبي عليه قال: «ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان: من

كان الله ورسوله أحب إليه مما سواهما، ومن أحب عبدًا لا يحبه إلا لله، ومن يكره أن يعود في الكفر -بعد إذ أنقذه الله - كما يكره أن يلقى في النار» [رواه البخاري: ٢١، ومسلم: ٤٣]. وعن أبي هريرة على قال: قال رسول الله على: إن الله تعالى يقول يوم القيامة: «أين المتحابون بجلالي؟ اليوم أظلهم في ظلي يوم لا ظل إلا ظلي» [رواه مسلم: ٢٥٦٦]. «المتحابون بجلالي» أي: بسبب عظمتي ولأجل تعظيمي، أو الذين يكون التحاب بينهم لأجل رضاي وجزاء ثوابي.

وعن أبي هريرة وَ عَن النبي وَ النبي وَ النبي وَ النبي و النبي

«فأرصد الله له» أي: أقعده يرقبه. «مدرجته» أي: طريقه. «نعمة تربها» أي: تقوم بإصلاحها وإتمامها وتنهض إليه بسبب ذلك.

وعن أبي هريرة والله عن النبي والله قال: «سبعة يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله: الإمام العادل، وشاب نشأ في عبادة ربه، ورجل قلبه معلق في المساجد، ورجلان تحابا في الله اجتمعا عليه وتفرقا عليه...» [رواه البخاري: ٦٦٠، ومسلم: ١٠٣١].

قال النووي هي: «قوله على: «ورجلان تحابا في الله اجتمعا عليه وتفرقا عليه» معناه: اجتمعا على حب الله وافترقا على حب الله، أي: كان سبب اجتماعهما حب الله، واستمرا على ذلك حتى تفرقا من مجلسهما، وهما صادقان في حب كل واحد منهما صاحبه لله تعالى حال اجتماعهما وافتراقهما. وفي هذا الحديث: الحث على التحاب في الله، وبيان عظم فضله، وهو من المهمات؛ فإن الحب في الله والبغض في الله من الإيمان، وهو بحمد الله كثير يوفق له أكثر الناس أو من وُفق له» [«شرح مسلم» (٧/ ١٢١]. وعن البراء بن عازب هي قال: قال رسول الله هي: «إن أوثق عرى الإيمان أن تحب في الله، وتبغض في الله» [رواه أحمد: ١٨٥٢٤]. عُرى: جمع عروة، وهي العقدة تحب في الله، وتبغض في الله» [رواه أحمد: ١٨٥٢٤].

التي تعقد بين حبلين لربطهما ببعض، وعرى الإسلام هي الأعمال والعقائد، فأوثقها وأكثرها قوة وثباتا عند الله وأشد ما يشد به المسلم نفسه إلىٰ دينه هي الحب في الله والبغض فيه.

وعن معاذ بن جبل على قال: سمعت رسول الله على يقول: «قال الله على المتحابون في جلالي لهم منابر من نور يغبطهم النبيون والشهداء» [رواه الترمذي: ٢٣٩٠]. «المتحابون في جلالي» أي: لأجل إجلالي وتعظيمي. «يغبطهم النبيون والشهداء» أي: يستحسن أحو الهم الأنبياء والشهداء.

وعن أبي أمامة رَطِّي ، عن رسول الله عَلِي أنه قال: «من أحب لله، وأبغض لله، وأعطى لله، ومنع لله، فقد استكمل الإيمان» [رواه أبو داود: ٢٦٨١].

وعن معاذ رضي أنه سأل النبي رضي عن أفضل الإيمان قال: «أن تحب لله، وتبغض لله، وتُعمِل لسانك في ذكر الله» [رواه أحمد: ٢٢١٣٠].

## الثمرات المترتبة على الحب في الله والبغض في الله تعالى:

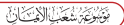
- أنه سبب في محبة الله تعالىٰ للعبد، وما أعظمها من ثمرة، فهي مفتاح خيرات الدنيا والآخرة.
  - أنه من أسباب دخول الجنة.
- أنه سبب لأن يستشعر العبد في قلبه حلاوة الإيمان، فإن للإيمان حلاوة من ذاقها فإنه قلَّما ترغب نفسه في مفارقته، وهذا من أعظم أسباب ثبات القلب علىٰ الإيمان وعلىٰ طاعة الله.
- أن المتحابين في الله يكونون في ظل عرش الرحمن يوم القيامة حين تقترب الشمس من رؤوس العباد ويلجمهم العرق، وليس هناك ما يُظلهم إلا من أظله الله في ظل عرشه.
  - أن الله يخص المتحابين في الله يوم القيامة بمنابر من نور يكونون عليها.

الْمُنْ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ

- أن الحب في الله سبب في ائتلاف جماعة المسلمين وترابطها.
- طيب العيش، فلا أطيب ممن عاش حياته في طاعة الله، حتى بلغ به ألا يحب إلا في الله ولا يبغض إلا في الله تعالى.
- أن الحب في الله والبغض في الله نوع من أنواع الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فإن أصحاب المعاصي والبدع إذا رأوا بُغض أهل الحق والصلاح لهم بسبب ما هم عليه من المعصية، كان في ذلك نوع من الإنكار عليهم، وكان أيضًا رادعًا لهم عن معاصيهم.
  - الحب في الله تعالى والبغض فيه سبب من أسباب اكتمال إيمان العبد.

#### الأسباب والوسائل المعينة على الحب في الله والبغض في الله تعالى:

- النظر في ثمرات الحب في الله والبغض فيه، فهذا من أعظم ما يدفع النفس إلى التجرد لله تعالىٰ حتىٰ في محبتها وبغضها.
- إصلاح القلب، ومحاولة استكمال الإيمان، فمن صح قلبه كانت أفعاله كلها لله، وصار لا يحب ولا يبغض إلا لله تعالىٰ.
- أن يعلم العبد أن ضد ذلك من محبة الفساق والمبتدعة، أو بغض أهل الطاعة والقائمين علىٰ سنة النبي على من علامات انسلاخ المرء من الإيمان، بل يدل علىٰ تسرب النفاق إلىٰ القلب.
- أن يعلم أن المحبة في غير الله تعالىٰ زائلة غالبًا، بل وكثيرًا ما تنقلب إلىٰ عداوة بين المتحابين؛ فإنهم قد تحابوا علىٰ أمر من أمور الدنيا، فإذا زال زالت معه هذه المحبة، وهذا من أكبر ما يزهِّد المرء في محبة غيره محبة منفعة لا غير.
- مما يعين على الحب في الله إفشاء السلام ونشره، فعن أبي هريرة والله على الله على الله على الله عليه الله على ا



- تذكر العبد المسلم أن الذي يجمعه بأخيه المسلم أمور عظيمة، منها: شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله، وغيرها من عرى الإيمان، وأن الذي يفرق الكافر والمسلم، هو الشرك والكفر وترك الإيمان بالرسل واليوم والآخر وغيرها من أنواع الكفر التي توجب العداوة والبغضاء.



# 🖈 ۱۱. حب الصحابة رضي 🤘

إن اعتقاد عدالة الصحابة وفضلهم، وحبهم، وتوقيرهم هو مذهب أهل السنة والجماعة، وذلك لما أثنى الله تعالى عليهم في كتابه، ونطقت به السنة النبوية في مدحهم، وتواترت به النصوص الشرعية في كثير من السياقات، مما يدل دلالة واضحة على أن الله تعالى حباهم من الفضائل، وخصهم من كريم الخصال، ما نالوا به ذلك الشرف العالي، وتلك المنزلة الرفيعة عنده، وكما أن الله تعالى يختار لرسالته المحل اللائق بها من قلوب عباده، فإنه سبحانه يختار لوراثة النبوة من يقوم بشكر هذه النعمة، ويليق بهذه الكرامة من صحابة النبي الأبرار.

والصحابي: هو من لقي النبي عَلَيْ مؤمنا به، ومات على الإسلام.

إن محبة الصحابة رضوان الله تعالىٰ عليهم دليل جلي على إيمان العبد، ولهذه المحبة أمارات، وأماراتها: توقيرهم، وإجلالهم، وإعلاء قدرهم، والإشادة بمحاسنهم، والترضِّي عنهم؛ فإن الله تعالىٰ رضي عنهم، والاقتداء بهم، وعدم الطعن فيهم، والسكوت عما حدث بينهم من فتن واختلاف، والبراءة مِن كل مَن يعيبهم أو يسبهم أو ينتقصهم.

# الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أن حب الصحابة والمنه من أهم شعب الإيمان:

قال الله تعالى: ﴿ وَٱلسَّامِقُونَ ٱلْأَوَّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِرِينَ وَٱلْأَضَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِ ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّتِ تَجْرِى تَحْتَهَا ٱلْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدَأَ ذَالِكَ ٱلْفَوْزُٱلْعَظِيمُ ﴾ [التوبة: ١٠٠].

قال ابن كثير هي: «يخبر تعالىٰ عن رضاه عن السابقين من المهاجرين والأنصار والتابعين لهم بإحسان، ورضاهم عنه بما أعد لهم من جنات النعيم، والنعيم المقيم.

فيا ويل من أبغضهم أو سبهم، أو أبغض أو سب بعضهم، ولا سيما سيد الصحابة بعد الرسول وي وخيرهم وأفضلهم، أعني الصديق الأكبر والخليفة الأعظم أبا بكر بن أبي قحافة وي في أفض الطائفة المخذولة من الرافضة يعادون أفضل الصحابة ويبغضونهم ويسبونهم، عياذًا بالله من ذلك، وهذا يدل على أن عقولهم معكوسة، وقلوبهم منكوسة، فأين هؤلاء من الإيمان بالقرآن؛ إذ يسبون من في وأما أهل السنة فإنهم يترضون عمن في ويسبون من سبه الله ورسوله، ويوالون من يوالي الله، ويعادون من يعادي الله، وهم متبعون لا مبتدعون، ويقتدون ولا يبتدون، ولهذا هم حزب الله المفلحون، وعباده المؤمنون» [«تفسير ابن كثير» (٤/ ٢٠٣)].

وقال سبحانه: ﴿ لَقَدْرَضِى ٱللَّهُ عَنِ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ ٱلشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِ قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ ٱلسَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثَبَهُمْ فَتْحًا قَرِيبًا ﴾ [الفتح: ١٨].

وقال عَنَّ: ﴿ مُحَمَّدُ رَسُولُ ٱللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَ أَشِدَّاءُ عَلَى ٱلْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمُّ تَرَبَهُ مَ رُكَعًا سُجَّدًا يَبْنَغُونَ فَضْ لَلَّ مِّنَ ٱللَّهُ وَفِي وَجُوهِهِ مِنْ أَثْرِ ٱلسُّجُودُ ذَاكِ مَثَاهُمْ فِي ٱلتَّوَرَئَةُ وَمَثَاهُمْ فِي السَّوَقِ وَمَثَاهُمْ فِي الْآَوْرِئَةُ وَمَثَاهُمْ فِي الْإِنْجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْعَهُ وَفَازَرَهُ وَ فَأَسْتَغَلَظَ فَأَسْتَوَىٰ عَلَى سُوقِهِ وَيُعْجِبُ ٱلزُرَّاعَ لِيغِيظَ بِهِمُ ٱلْكُفَّارُ وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ مِنْهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [الفتح: ٢٩].

قال السعدي هي: «يخبر تعالىٰ عن رسوله على وأصحابه من المهاجرين والأنصار، أنهم بأكمل الصفات، وأجل الأحوال، وأنهم ﴿أَشِدَّاءُ عَلَى ٱلْكُفَّارِ ﴾ أي: جادون ومجتهدون في عداوتهم، فلم يروا منهم إلا الغلظة والشدة، فلذلك ذل أعداؤهم لهم، وانكسروا، وقهرهم المسلمون ﴿رُحَمَاءُ بَيْنَكُمْ ﴿ أي: متحابون متراحمون متعاطفون كالجسد الواحد، هذه معاملتهم مع الخلق، وأما معاملتهم مع الخالق فإنك ﴿تَرَكُمُ رُكًا لَا سُجَدًا ﴾ أي: وصفهم بكثرة الصلاة ﴿ يَبْتَغُونَ ﴾ بتلك العبادة ﴿ فَضَلَا مِن الله وَرِضُونَا ﴾ أي: هذا مقصودهم بلوغ رضا ربهم، والوصول إلىٰ ثوابه.

﴿ سِيمَا هُرْ فِي وُجُوهِهِ مِنْ أَثَرِ ٱلسُّجُودِ ﴾ أي: قد أثَّرت العبادة -من كثرتها وحسنها - في وجوههم، حتى استنارت، ﴿ ذَالِكَ ﴾ المذكور ﴿ مَثَالُهُمْ فِي ٱلتَّوْرَيَةِ ﴾ أي: هذا وصفهم

الذي وصفهم الله به، مذكور في التوراة هكذا. وأما مثلهم في الإنجيل، فإنهم موصوفون بوصف آخر، وأنهم في كمالهم وتعاونهم ﴿ كَرَنْعَ أَخْرَجَ شَطْكَهُ وَفَازَرَهُ وَ أَي: أخرج فراخه، فوازرته فراخه في الشباب والاستواء ﴿ فَاسْتَغْلَظُ ﴾ ذلك الزرع أي: قوي وغلظ فراخه، فوازرته فراخه في الشباب والاستواء ﴿ فَاسْتَغْلَظُ ﴾ ذلك الزرع أي: قوي وغلظ ﴿ فَاسْتَوَكَ عَلَى سُوقِهِ عَلَى سُاقَ ﴿ يُعْجِبُ ٱلزُّرِّاعَ ﴾ من كماله واستوائه، وحسنه واعتداله، كذلك الصحابة في هم كالزرع في نفعهم للخلق واحتياج الناس إليهم، فقوة إيمانهم وأعمالهم بمنزلة قوة عروق الزرع وسوقه، وكون الصغير والمتأخر إسلامه، قد لحق الكبير السابق ووازره وعاونه على ما هو عليه، من إقامة دين الله والدعوة إليه، كالزرع الذي أخرج شطأه، فآزره فاستغلظ، ولهذا قال: ﴿ لِيَغِيظُ بِهِمُ ٱلكُفَّارَ ﴾ حين يرون اجتماعهم وشدتهم على دينهم، وحين يتصادمون هم وهم في معارك النزال، ومعامع القتال.

﴿وَعَدَ اللّهُ ٱلّذِينَ المَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ مِنْهُم مَّغَفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ فالصحابة والنبي من الذين جمعوا بين الإيمان والعمل الصالح، قد جمع الله لهم بين المغفرة التي من لوازمها وقاية شرور الدنيا والآخرة، والأجر العظيم في الدنيا والآخرة» [«تفسير السعدي» (ص: ٧٩٥) باختصار].

وعن البراء بن عازب والله عن النبي الله أنه قال في الأنصار: «لا يحبهم إلا مؤمن، ولا يبغضهم أبغضه الله» ومن أبغضهم أبغضه الله» ومن أبغضهم أبغضه الله» [رواه مسلم: ٧٠].

وعن أنس بن مالك رضي على النبي على قال: «آية الإيمان حب الأنصار، وآية النفاق بغض الأنصار» [رواه البخارى: ٣٧٨٤، ومسلم: ٧٤].

وعن أبي هريرة وَ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ : «اهدأ، فما عليك إلا نبى، أو صدِّيق، أو شهيد» [رواه مسلم: ٢٤١٧].

وعن أبي سعيد الخدري رضي قال: قال النبي عليه: «لا تسبوا أصحابي، فلو

أن أحدكم أنفق مثل أُحُد ذهبًا ما بلغ مُدَّ أحدهم ولا نَصِيفه» [رواه البخاري:٣٦٧٣، ومسلم:٢٥٤١].

«المد» ملئ كفي الرجل المعتدل من الطعام وغيره. «نصيفه» أي: نصفه.

وقال عبد الله بن مسعود والله نظر في قلوب العباد، فوجد قلب محمد وقال عبد الله بن مسعود والله نظر في قلوب العباد بعد عير قلوب العباد، فاصطفاه لنفسه، فابتعثه برسالته، ثم نظر في قلوب العباد بعد قلوب العباد، فجعلهم وزراء نبيه، يقاتلون على دينه [رواه أحمد: ٣٦٠٠].

وسئل الحسن البصري هي عن حب أبي بكر وعمر تعلق هل هو سنة؟ قال: «لا، فريضة». [«شرح أصول اعتقاد أهل السنة» للالكائي (٧/ ١٣١٢)].

#### ثمرات حب الصحابة رَوْلِيُّهُ:

من خلال النصوص السابقة من الكتاب والسنة يمكننا استخلاص ثمرات حب الصحابة، وهي:

- محبة الله تعالى ورسوله ﷺ لمن أحبهم؛ فإن محبتهم من خصال الإيمان.
- أنها عبادة من أعظم العبادات، وقربة إلى الله تعالى من أجل القربات؛ فإن الحب عمل قلبي، فالعبد إذا أحب الصحابة، فقد أتى بالإيمان الواجب عليه، ويتفاوت الناس في قدر هذه المحبة في قلوبهم تفاوتًا عظيمًا.
- أن المسلم إذا أحبهم كان معهم يوم القيامة في الجنة؛ فعن أنس والماء أن رجلًا سأل النبي والماعة، فقال: متى الساعة؟ قال: «وماذا أعددت لها؟». قال: لا شيء، إلا أني أحب الله ورسوله. فقال والماء فقال والنبي والماء فقال والماء فقال والماء فقال والماء فقال والماء، فرحنا بقول النبي والماء والنبي والماء والنبي والماء والماء
- محبة الصحابة رضوان الله عليهم علامة الإيمان؛ فإن من أحب الصحابة وأحب

أبا بكر وعمر وعثمان وعلي تعلى الله فقد وفقه الله للحق، فإنه لا يحبهم إلا مؤمن تقي، ولن يتخلف عن محبتهم أو عن محبة واحد منهم إلا شقى، قد ضل طريق الحق.

#### الأسباب والوسائل المعينة على حب الصحابة رسي الأسباب والوسائل المعينة على حب الصحابة السياد

- أن يعلم العبد أن الله تعالى أحبهم ورضي عنهم، ولما كانت محبة الله الله اله الوازم، وهي محبة ما يحبه الله الله الله عنه من الأشخاص والأعمال، وكراهة ما يكرهه من ذلك، فإن من أحب الله أحب أحباءه ووالاهم، وأبغض أعداءه وعاداهم.
- أن يعلم العبد فضائل الصحابة، وعظيم تضحياتهم من أجل أن يصل هذا الدين إلينا، فهم الذين جاهدوا في الله حق جهاده، وناصروا النبي في وآزروه ونصروا الدين ونشروا السنة، فلأجل فضلهم وعلمهم وما لهم من الأخلاق الحميدة والسجايا الجميلة أحبهم أهل السنة.
- أن يعلم العبد أن محبة الصحابة من الإيمان، وأن بغضهم من النفاق، والمؤمن يسعى جاهدًا لتحصيل هذا الإيمان وتكميله، فيحب الصحابة رضوان الله عليهم، فمحبتهم من الإيمان.
- أن يحذر المؤمن من النفاق إن هو أبغض الصحابة أو أحدًا منهم؛ لأن بغض الصحابة علامة على النفاق.
- قراءة النصوص الشرعية الواردة في الثناء عليهم وعلو مكانتهم ودراستها؛ فإن النصوص الواردة في فضائلهم رضوان الله عليهم مُعينة على محبتهم، وبقدر ما يعلم المرء من تلك النصوص تكون محبته أتم.
- قراءة سيرهم والتفكر في أحوالهم؛ فإن في سيرهم وأخبارهم وأحوالهم كل خير وصلاح وقدوة، فإن المحبة تُنال بالكسب؛ إذ النفوس مجبولة على محبة من اتصف بالصفات الحسنة وتميل إليه.
- السكوت عما حدث بين الصحابة رضوان الله عليهم من فتن واختلاف؛ فإن

السكوت عن ذلك معين على محبتهم نطي أجمعين.

- الاستغفار لهم والدعاء بأن لا يجعل الله في قلوبنا غلَّا لهم، فإن الاستغفار لهم وطهارة القلب من الغل لهم أمر يحبه الله ويرضاه ويثني على فاعله، قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ جَاءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَنِ وَلَا تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلَا لِيَنَ عَامَنُواْ رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفُ رَّحِيمُ ﴾ [الحشر: ١٠].

- تربية النشء على محبة الصحابة؛ فإن تنشئة الأبناء على السنة وتربيتهم عليها من أعظم الواجبات على المربين والمعلمين وأولياء الأمور وغيرهم، فإنه يتعين تربيتهم على محبة الصحابة، ودعوتهم إلى القراءة في سيرهم والنظر في الأحاديث الواردة في فضائلهم، وكان السلف يعلّمون أبناءهم محبة الصحابة، كما قال مالك بن أنس الكان السلف يعلّمون أولادهم حب أبي بكر وعمر كما يعلّمون السورة من القرآن» [«مسند الموطأ» للجوهري (ص:١١٠)].

- نشر فضائلهم بين الناس، وكان السلف رضوان الله عليهم ينشرون تلك الفضائل بين أظهُر الناس، خاصة عند ظهور من يتنقص الصحابة أو يتكلم بالسوء عنهم.



## 🤲 ۱۳. حب المرء لأخيه ما يحب لنفسه 🗽

إن من مظاهر تربية الشريعة الإسلامية لأفرادها، أنها حثت علىٰ تكوين نفوس سليمة قد تطهرت من الأنانية والحقد والحسد وحب الذات، وحثت في المقابل أفرادها علىٰ التحاب بينهم، بل وأكثر من ذلك: أن يكون كل واحد منهم يحب لأخيه المسلم مثل ما يحب لنفسه من الخير، وأن يكره له ما يكرهه لنفسه من الشر.

وحب المرء لأخيه ما يحب لنفسه: هو أن يرئ الإنسانُ مصلحةَ إخوانه المسلمين مصلحةً له، فيُسَرُّ بما ينفعهم ويحزن لما يضرهم، ويبذل لهم النصح فيرشدهم إلى ما فيه الخير والصلاح لهم.

فكما يحب المرء لنفسه أن يستره الله فيما يسوؤه، فإن عليه أن يحب ستر عورات إخوانه، وكما يحب أن لا يغشه أحد، فعليه أن يترك غش إخوانه المسلمين بل ينصح لهم، وكما يحب ألا يؤذيه أحد فهو يكره الأذية لغيره، وكما يحب لنفسه السلامة من المرض والفقر فينبغى أن يحب ذلك لإخوانه أيضًا.

## الأدلة على أن حب المرء لأخيه ما يحبه لنفسه من شعب الإيمان:

قال تعالىٰ: ﴿ وَٱلَّذِينَ تَبَوَّءُو ٱلدَّارَ وَٱلْإِيمَنَ مِن قَبَلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّمَّا أُوتُواْ وَيُؤْثِرُونَ عَلَىۤ أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِم وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِم وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَ نَفْسِهِم وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَ نَفْسِهِم وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَ نَفْسِهِم وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَ

قال ابن كثير هجن : «قال تعالى مادحًا للأنصار، ومبينًا فضلهم وشرفهم وكرمهم وعدم حسدهم، وإيثارهم مع الحاجة، فقال: ﴿ وَٱلَّذِينَ نَبَوَّءُو ٱلدَّارَ وَٱلْإِيمَنَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ أي: سكنوا دار الهجرة من قبل المهاجرين وآمنوا قبل كثير منهم ﴿ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ النَّهِمْ ﴾ أي: من كرمهم وشرف أنفسهم، يحبون المهاجرين ويواسونهم بأموالهم. ﴿ وَلَا يَجِدُونَ فِي أَنفسهم حسدًا

للمهاجرين فيما فضَّلهم الله به من المنزلة والشرف، والتقديم في الذكر والرتبة ﴿ وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةُ ﴾ يعني: حاجة، أي: يقدمون المحاويج علىٰ حاجة أنفسهم، ويبدؤون بالناس قبلهم في حال احتياجهم إلىٰ ذلك ﴿ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ عِنْ أَلْمُفْلِحُونَ ﴾ أي: مَن سلم مِن الشح فقد أفلح وأنجح » [ «تفسير ابن كثير » (٨/ ٨٨) باختصار].

وعن أنس بن مالك تُعَلَّقُ عن النبي عَلَيْهِ قال: «لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه» [رواه البخاري: ١٣، ومسلم: ٤٥].

قال ابن رجب الحنبلي هن: «حديث أنس تحقق يدل على أن المؤمن يسره ما يسر أخاه المؤمن، ويريد لأخيه المؤمن ما يريده لنفسه من الخير، وهذا كله إنما يأتي من كمال سلامة الصدر من الغل والغش والحسد، فإن الحسد يقتضي أن يكره الحاسد أن يفوقه أحد في خير، أو يساويه فيه؛ لأنه يحب أن يمتاز على الناس بفضائله، وينفرد بها عنهم، والإيمان يقتضي خلاف ذلك، وهو أن يشركه المؤمنون كلهم فيما أعطاه الله من الخير، من غير أن ينقص عليه منه شيء» [«جامع العلوم والحكم» (١/ ٣٠٦)].

وعن عبد الله بن عمرو بن العاص على قال: قال رسول الله على: «من أحب أن يُزحزَح عن النار، ويُدخَل الجنة، فلتأته منيَّته وهو يؤمن بالله واليوم الآخر، وليأت إلى الناس الذي يحب أن يؤتَى إليه» [رواه مسلم: ١٨٤٤]. «فلتأته منيَّته» أي: يأتيه الموت.

قال النووي هي: «قوله عَلَيْة: «وليأت إلى الناس الذي يجب أن يؤتى إليه» هذا من جوامع كلمه عَلَيْ وبديع حكمه، وهذه قاعدة مهمة فينبغي الاعتناء بها، وأن الإنسان يلزم أن لا يفعل مع الناس إلا ما يحب أن يفعلوه معه» [«شرح مسلم» (١٢/ ٣٣٣)].

وعن النعمان بن بشير رضي قال: قال رسول الله علي: «ترى المؤمنين في تراحمهم وتوادهم وتعاطفهم، كمثل الجسد إذا اشتكى عضوًا تداعى له سائر جسده بالسهر والحمي» [رواه البخاري: ٢٠١١، ومسلم: ٢٥٨٦].

«تراحمهم» أي: رحمة بعضهم بعضًا. «توادهم» أي: تحابهم. «تعاطفهم» أي:

تعاونهم. «تداعى» أي: شاركه فيما هو فيه. «السهر» أي: عدم النوم بسبب الألم. «الحميٰ» أي: حرارة البدن وألمه.

وعن أبي هريرة نَطْقَهُ قال: قال رسول الله عَلَيْةِ: «أحب للناس ما تحب لنفسك تكن مؤمنًا» [رواه ابن ماجه: ٤٢١٧].

وعن معاذ رضي أنه سأل النبي على عن أفضل الإيمان قال: «أن تحب لله، وتبغض لله، وتُعمِل لسانك في ذكر الله». قال: وماذا يا رسول الله؟ قال: «وأن تحب للناس ما تحب لنفسك، وتكره لهم ما تكره لنفسك» [رواه أحمد: ٢٢١٣٠].

وعن خالد بن عبد الله القسري قال: حدثني أبي، عن جدي أنه قال: قال رسول الله عليه: «أتحب الجنة؟»، قال: قلت: نعم، قال: «فأحب الأخيك ما تحب لنفسك» [رواه أحمد: ١٦٦٥٥].

وعن تميم الداري فطي أن النبي علي قال: «الدين النصيحة» قلنا: لمن؟ قال: «لله ولكتابه ولرسوله ولأئمة المسلمين وعامتهم» [رواه مسلم: ٥٥].

قال ابن رجب الحنبلي هي: «وأما النصيحة للمسلمين، فأن يحب لهم ما يحب لنفسه، ويكره لهم ما يكره لنفسه، ويشفق عليهم، ويرحم صغيرهم، ويوقر كبيرهم، ويحزن لحزنهم، ويفرح لفرحهم، وإن ضره ذلك في دنياه كرخص أسعارهم، وإن كان في ذلك فوات ربح ما يبيع من تجارته، وكذلك جميع ما يضرهم عامة، ويحب صلاحهم وإلفتهم ودوام النعم عليهم، ونصرهم علىٰ عدوهم، ودفع كل أذىٰ ومكروه عنهم» [«جامع العلوم والحكم» (١/ ٢٢٢)].

وعن الأحنف بن قيس هي قال: «كنت إذا كرهت شيئًا من غيرى لم أفعل بأحد مثله» [«شرح صحيح البخاري» لابن بطال (١/ ٦٥)].

#### الثمرات المترتبة على حب المرء لأخيه ما يحبه لنفسه:

- أنه من أعظم أسباب اكتمال الإيمان، فمن لم تتهذب نفسه من الشح ومحبة

الاستئثار بنعم الله دون إخوانه فهو ناقص الإيمان.

- أن فيه تطهيرًا للقلب من الحقد والحسد والغش للمسلمين؛ فإن مَن سَمَت نفسه إلى محبة الخير لإخوانه كما يحبه لنفسه، فلا شك أنه قد صار قلبه سليمًا من الغش لهم والحقد عليهم.
  - أن النبي علي الشعبة. على فعل هذه الشعبة.
- أنه سبب لنزول الخيرات على العبد، فالله تعالى يعطي فضله لمن يحبه سواء في ذلك عطاء الدنيا أو عطاء الدين، وإن من أفضل القلوب عند الله قلب سلم من الشح وحب الأثرة، قال تعالى: ﴿ إِن يَعْلَمِ ٱللّهُ فِي قُلُوبِكُمْ خَيْرًا يُؤْتِكُمُ خَيْرًا مِّمَّا أُخِذَ مِنكُم ﴾ الشح وحب الأثرة، قال تعالى: ﴿ إِن يَعْلَمِ ٱللّهُ فِي قُلُوبِكُمْ خَيْرًا يُؤْتِكُمُ خَيْرًا مِّمَّا أُخِذَ مِنكُم ﴾ [الأنفال:٧٠].
- وكذا فإن الجزاء من جنس العمل، فمن كان ناصحًا لإخوانه محبًّا لهم الخير، كان ذلك سببًا لأن يوفقه الله تعالى إلى كل خير.
- أنه من أسباب شيوع الرحمة والألفة والترابط بين الناس، والناس إذا تراحموا بينهم عمتهم رحمة الله.

## الأسباب والوسائل المعينة على حب المرء لأخيه ما يحبه لنفسه:

- الإخلاصُ وقصدُ اللهِ تعالىٰ بالعبادة، فعندما يتذكر المسلم أنه يقصد بهذه الشعبة وجهَ الله وحده؛ يسهل ذلك عليه وينشط للقيام به.
- ابتغاء الأجر والثواب من الله سبحانه وتعالىٰ في الآخرة، فيتذكر ما أعده الله تعالىٰ لعباده المؤمنين -المتصفين بهذه الشعبة وغيرها- في الآخرة من الأجر والثواب.
- الاستعانة بالله تعالى، فلا يعين العبد على الطاعة إلا الله تعالى، وكلما وجد العبد في نفسه مشقة لأداء طاعة من الطاعات فعليه أن يتوجه إلى الله تعالى بالدعاء أن ييسر له فعل الطاعات وأن يعينه عليها.
- الاهتمام بتزكية النفس وتطهير القلب مما يشوبه من حقد وحسد وغش وشح

وبخل؛ فإن كان قلبه سليمًا فإنه يفرح إذا رأى الخير والسعادة على إخوانه. ومن كان كذلك تسكن نفسه بالرضا ويخلو قلبه من الحقد والحسد والغل ونحو ذلك.

- الزهد في الدنيا؛ فإن من أعظم ما يجعل المرء محبًّا للاستئثار بالخير لنفسه دون إخوانه، هو محبته للدنيا وطلبه العلو فيها على غيره.
- السعي في نشر الألفة والمحبة بين المسلمين، فالمرء غالبا لا يحب لغيره الخير إلا إذا كان في قلبه له مودة.
  - السعي في إزالة كل ما يشيع البغضاء والعداوة بين أفراد الجماعة المسلمة.



## 🗯 ١٤. موالاة المؤمنين 🌬

أنزل الله تعالىٰ كتابه وبعث رسوله ويله من أجل غاية عظمىٰ وهي توحيده تعالىٰ ونبذ عبادة ما سواه، فافترق الناس فرقتين: فرقة آمنت به، وفرقة كفرت وجحدت، فاقتضىٰ التوحيد موالاة المؤمنين ومعاداة الكافرين، وجعل الله تعالىٰ هذه الموالاة من أعلىٰ مراتب الدين، بل هي علامة علىٰ صحة الإيمان، وطهارة القلب من النفاق. قال ابن هُبيرة هن: «لما كانت الموالاة لها أسباب تستدعيها ما بين نسب أو طول

قال ابن هُبيرة هي: «لما كانت الموالاة لها أسباب تستدعيها ما بين نسب أو طول صحبة أو اجتلاب نفع أو دفع ضرر، ثم كانت الموالاة في الله سبحانه هي التي تُخلَّص عن ذلك كله، وتصفو عن شوائبه، فكون إذا والى المؤمنُ المؤمنَ لا عن قرابة بينهما، ولا عن منفعة يرجوها من صاحبه، أو لا لاستجلاب نفع الدنيا ولا دفع ضرر منها؛ بل لأجل أنه مؤمن بالذي هو أيضًا مؤمن به، ومحب لمن هو أيضًا محبوبه، كان ذلك دليلاً واضحًا ظاهرًا من أدلة الإيمان» [ينظر: «الإفصاح عن معاني الصحاح» (٦/ ٢٨٣)].

وحقيقة موالاة المؤمنين: هي محبتهم ونصرتهم على عدوهم بالنفس والمال والسلاح، والتألم لألمهم والسرور بسرورهم، والنصح لهم ومحبة الخير لهم، وعدم غشهم وخديعتهم، واحترامهم وتوقيرهم وعدم تنقصهم وعيبهم، ومعاداة من عاداهم، وألا يعين عليهم كافرًا ولو بكلمة فضلًا عن الفعل.

ومن صور موالاة المؤمنين التي ينبغي الاعتناء بها: موالاة أصحاب النبي عليه ومحبتهم ونشر فضائلهم والانتصار لهم، والذب عنهم وعن أعراضهم، وكذا الذب عن زوجات النبي عليه.

ومن ذلك أيضًا الذب عن السلف الصالح وأئمة المسلمين وأهل العلم خاصة والمسلمين عامة.

## الأدلة من الكتاب والسنة على أن موالاة المؤمنين من شعب الإيمان:

قال الله تعالىٰ: ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُّ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَٱللَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُونَ ٱلرَّكُوةَ وَهُمْر رَكِعُونَ ۞ وَمَن يَتَوَلَّ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَٱلِّذِينَ ءَامَنُواْ فَإِنَّ حِزْبَ ٱللَّهِ هُمُ ٱلْفَكِبُونَ ﴾ [المائدة: ٥٥، ٥٦].

قال السعدي هي: «لما نهى تعالى عن ولاية الكفار من اليهود والنصارى وغيرهم، وذكر مآل توليهم أنه الخسران المبين، أخبر تعالى مَن يجب ويتعين تولِّيه، وذكر فائدة ذلك ومصلحته فقال: ﴿إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ ﴿ فولاية الله تدرك بالإيمان والتقوى، فكل من كان مؤمنًا تقيًّا كان لله وليًّا، ومن كان وليًّا لله فهو ولي لرسوله، ومن تولى الله ورسوله كان تمام ذلك تولي من تولاه، وهم المؤمنون الذين قاموا بالإيمان ظاهرًا وباطنًا، وأخلصوا للمعبود بإقامتهم الصلاة بشروطها وفروضها ومكملاتها، وأحسنوا للخلق، وبذلوا الزكاة من أموالهم لمستحقيها منهم.

وقوله: ﴿ وَهُمُرَكِعُونَ ﴾ أي: خاضعون لله ذليلون، فأداة الحصر في قوله ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ تدل على أنه يجب قصر الولاية على المذكورين، والتبري من ولاية غيرهم.

ثم ذكر فائدة هذه الولاية فقال: ﴿ وَمَن يَتُولُ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ فَإِنَّ حِزْبَ اللّهِ هُمُ الْفَالِبُونَ ﴾ أي: فإنه من الحزب المضافين إلى الله إضافة عبودية وولاية، وحزبه هم الغالبون الذين لهم العاقبة في الدنيا والآخرة، كما قال تعالى: ﴿ وَإِنَّ جُندَنَا لَهُمُ الْغَلِبُونَ ﴾.

وهذه بشارة عظيمة، لمن قام بأمر الله وصار من حزبه وجنده، أن له الغلبة، وإن أديل عليه في بعض الأحيان لحكمة يريدها الله تعالى، فآخر أمره الغلبة والانتصار، ومن أصدق من الله قيلًا». [«تفسير السعدي» (ص: ٢٣٦)].

وقال تعالىٰ: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَهَـدُواْ بِأَمُوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ ءَاوَواْ وَّنَصَرُوۤاْ أَوْلَيۡإِكَ بَعَضُهُمۡ أَوْلِيَآءُ بَعۡضِ﴾ [الأنفال: ٧٧].

وقال ﷺ: ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآءُ بَعْضِ يَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ

وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُونَ ٱلزَّكَوٰةَ وَيُطِيعُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ ۚ أَوْلَامِكَ وَيُطِيعُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ ۚ أَوْلَامٍكَ سَيَرْحَمُهُ هُمُ ٱللَّهُ ۚ إِلَّا ٱللَّهَ عَزِينُ حَكِيمُ ﴾ [التوبة: ٧١].

وعن عمرو بن العاص وطلق قال: سمعت رسول الله والله والل

قال النووي هي: «هذه الكناية بقوله: «يعني فلانًا» هي من بعض الرواة خشي أن يسميه فيترتب عليه مفسدة وفتنة، إما في حق نفسه، وإما في حقه وحق غيره، فكنى عنه، والغرض إنما هو قوله هي : «إنما وليي الله وصالح المؤمنين» ومعناه: إنما وليّي من كان صالحًا وإن بَعُدَ نسبه مني، وليس وليي من كان غير صالح وإن كان نسبه قريبًا. وأما قوله: «جهارًا» فمعناه علانية لم يخفه بل باح به وأظهره وأشاعه، ففيه التبرؤ من المخالفين وموالاة الصالحين والإعلان بذلك ما لم يخف ترتُّب فتنة عليه والله أعلم» [ينظر: «شرح مسلم» (٣/ ٨٧)].

وعن عبد الله بن عمرو بن العاص والله على النبي والله على صارحًا، فقال له رسول الله والله و

وعن معاذ بن جبل رضي قال: لما بعثه رسول الله علي إلى اليمن خرج معه رسول الله علي الله على الل

فقد جعل النبي عَلَيْ ولايته للمتقين، فكان لزامًا على كل مسلم موالاة من والاه رسول الله عَلَيْ.

وعن النعمان بن بشير رضي قال: قال رسول الله على: «ترى المؤمنين في تراحمهم وتوادهم وتعاطفهم، كمثل الجسد، إذا اشتكى عضوًا تداعى له سائر جسده بالسهر والحمى» [رواه البخاري: ٢٠١١، ومسلم: ٢٥٨٦].

«تراحمهم» أي: رحمة بعضهم بعضًا. «توادهم» أي: تحابهم. «تعاطفهم» أي: تعاونهم. «النجسد» أي: الجسم الواحد بالنسبة إلى جميع أعضائه. «اشتكى عضوًا» أي: توجَّع لمرض أصابه. «تداعى» أي: شاركه فيما هو فيه. «السهر» أي: عدم النوم بسبب الألم. «الحمى» أي: حرارة البدن وألمه.

وعن أبي موسى الأشعري والله عن النبي عَلَيْه قال: «إن المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضًا» وشبك أصابعه عليه.

أي: إن مَثَل المؤمنين في ترابطهم، وتماسك كل فرد منهم بالآخر، وحاجتهم إلى هذا ليقوم بنيان الأمة الإسلامية - مَثَل البنيان المرصوص الذي لا يقوى على البقاء إلا إذا تماسكت أجزاؤه لبنة لبنة، فإذا تفككت سقط وانهار، كذلك المجتمع الإسلامي يستمد قوته من ترابط أجزائه بعضهم ببعض. وشبّك على المنان وتشبيهًا للمعقول بالمحسوس [ينظر: «منار القاري شرح مختصر صحيح البخاري» (٢/ ٤٢)].

وعن عبد الله بن عمر وسول الله والله والله والله والمسلم أخو المسلم، لا يظلمه، ولا يُسلمه، ومن كان في حاجة أخيه كان الله في حاجته، ومن فرَّج عن مسلم كربة، فرَّج الله عنه كربة من كربات يوم القيامة، ومن ستر مسلمًا ستره الله يوم القيامة» [رواه البخاري: ٢٤٤٢، ومسلم: ٢٥٨٠].

«يُسلمه» أي: يتركه إلى الظلم. «كان في حاجة أخيه» أي: سعى في قضائها. «كان الله في حاجته» أي: مصيبة من الله في حاجته. «كربة» أي: مصيبة من مصائب الدنبا.

#### الثمرات المترتبة على موالاة المؤمنين:

- موالاة الله تعالى وموالاة عباده المؤمنين سبب للغلبة والنصر على الأعداء.
  - موالاة المؤمنين طاعة لله تعالى.
- أنها اقتداء برسول الله عليه لما سبق من أنه ولي كل مؤمن لاسيما الصالحين منهم.
- أنها سبب لدخول الجنة يوم القيامة؛ فإن الله يجعل كل امرئ يوم القيامة مع مَن تو لاه في الدنيا.
  - أنها من أسباب رفع الدرجات يوم القيامة.
- أنها من أسباب الثبات على الدين، فمن ترك موالاة المؤمنين انتقل إلى موالاة الكافرين ولابد، وهذا طريق إلى الردة والعياذ بالله تعالى.
- أنها سبب لمحبة الله تعالىٰ للعبد؛ فإن الله تعالىٰ يحب المؤمنين، فمن أحب ما أحبه الله كان ذلك سببًا لمحبة الله تعالىٰ له.
- أنها من أهم أسباب قوة الأمة الإسلامية وتماسكها، فإن ذلك يتوقف على وحدتها وتضامنها وتعاونها، فهي كالبناء لا يقوى على البقاء إلا بتماسك الأجزاء فإذا تفكّكت انهار البناء.

#### الأسباب والوسائل المعينة على موالاة المؤمنين:

- التربية الإيمانية السليمة، فمن تربى على الإيمان والعقيدة الصحيحة وعقيدة الولاء والبراء، فلا بد وأن يحب أولياء الله ويواليهم.
  - أن يستحضر المسلم أنَّ في هذه الموالاة طاعة لله ولرسوله عَيْلِيٌّ.
- النظر في ثمرات موالاة المؤمنين، فهذا من أعظم ما يدفع النفس إلى التجرد لله تعالى حتى في محبتها وبغضها.
- أن يعلم العبد أن موالاة المؤمنين من أعظم الدلائل على خلو القلب من

١٠٢ أَنْ الْمُكَانِ الْمُكانِ الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُكانِ الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعَانِي الْمُعِلَى الْمُعِلْمُ الْمُعِلَى الْمُعِلْمِي الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلْمِي الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي ا

النفاق، فلا تجد امرئ ترك موالاة المؤمنين إلا والى الكفار، ومعلوم أن موالاة هؤلاء دليل على النفاق.

- أن يلتزم المسلم بسمت النبي على وأن يتشبه به في كل شيء، فقد كان على الا لا المسلم بسمت النبي على وأن يتشبه بالكفار؛ لأنه من أعظم الدواعي إلى محبتهم، هذه المحبة التي هي من أعظم الدواعي على موالاة هؤلاء الكفار وترك موالاة المسلمين.

-الإخلاص في المحبة بين أهل الإيمان، فلا يحب بعضهم البعض إلا من أجل الله والإيمان وكلمة التوحيد، لا من أجل منفعة ومصلحة دنيوية.



# الإخلاص 🖟

إن الإخلاص من أعظم أمور الدين؛ إذ عليه مدار قبول الأعمال وردها، فإن الله تعالىٰ لا يقبل من العمل إلا ما كان خالصًا له وحده، فيجب علىٰ المسلم أن يكون مخلصًا لله هي في عبادته، لا يريد بها رياءً ولا سمعة، ولا ثناء الناس ولا مدحهم وحمدهم، إنما يعمل الصالحات يريد بها وجه الله تعالىٰ.

وحقيقة الإخلاص: أن يريد العبد بعمله التقرب إلى الله تعالى وحده، والوصول إلى جنته، والبعد عن عذابه، فلا يفعل المسلم فعلًا ولا يقول قولًا إلا ابتغاء وجه الله تعالى وطمعًا فيما عنده وحده، والإخلاص ينافي الشرك والرياء.

## الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أن الإخلاص من أهم شعب الإيمان:

قال تعالىٰ ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِينَا مِّمَّنْ أَسْلَمَ وَجْهَاهُ لِلَّهِ وَهُوَمُحْسِنٌ ﴾ [النساء: ١٢٥].

قال ابن القيم هي : «إسلام الوجه: إخلاص القصد والعمل لله. والإحسان فيه: متابعة رسوله علي وسنته» [«مدارج السالكين» (٢/ ٨٩)].

وقال سبحانه: ﴿ قُلْ إِنَّمَا آَنَا بَشَرٌ مِتْلُكُمْ يُوحَى إِلَى ٓ أَنَمَاۤ إِلَهُ كُمْ إِلَهُ ۗ وَحِدُ ۖ فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِّهِ عَلْمَا عَمَلَ حَمَلَ صَلِحًا وَلَا يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ ۖ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ١١٠].

قال ابن كثير هي: « فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِّهِ عَهُ أَي: ثوابه وجزاءه الصالح ﴿ فَلْيَعْمَلُ عَمَلَا صَلِحًا ﴾ ما كان موافقًا لشرع الله ﴿ وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ ٓ أَحَدًا ﴾ وهو الذي يراد به وجه الله وحده لا شريك له، وهذان ركنا العمل المتقبل، لا بد أن يكون خالصًا لله، صوابًا على شريعة رسول الله عَلَيْ الله و الله عَلَيْ الله و الله عَلَيْ الله على شريعة رسول الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله على الله على شريعة رسول الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله على الله على شريعة رسول الله عَلَيْ الله على اله على الله عل

وقال تعالىٰ: ﴿ وَمَا أُمِرُوٓا ۚ إِلَّا لِيَعْبُدُوا ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ حُنَفَآءَ وَيُقِيمُوا ٱلصَّلَوَةَ وَيُقِيمُوا ٱلصَّلَوَةَ وَيُقِيمُوا ٱلصَّلَوَةَ وَيُقِيمُوا ٱلصَّلَوَةَ وَيُقِيمُوا ٱلصَّلَوَةَ وَيُقِيمُوا ٱلسَّاهُ وَيُقَوِّمُوا السَّاهُ وَيُقَالِمُ وَمَا أُمُرُوّا السِّلَةِ: ٥].

١٠٤

وقال سبحانه: ﴿ إِنَّا أَنَزَلِنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِٱلْحَقِّ فَٱعْبُدِ ٱللَّهَ مُخْلِصًا لَّهُ ٱلدِّينَ ﴾ [الزمر: ٢].

و قال ﷺ: ﴿ هُوَ ٱلْحَيُّ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَٱدْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ۗ ﴾ [غافر: ٦٥].

وقال تعالىٰ: ﴿إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ فِي ٱلدَّرُكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ ٱلنَّارِ وَلَن تَجِدَلَهُ مُنَصِيرًا ۞ إِلَّا ٱلَّذِيرَ تَابُواْ وَأَصْلَحُواْ وَٱعْتَصَمُواْ بِٱللَّهِ وَأَخْلَصُواْ دِينَهُمْ لِلَّهِ فَأُوْلَتِهِكَ مَعَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَسَوْفَ يُؤْتِ ٱللَّهُ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ١٤٦،١٤٥].

وقال سبحانه: ﴿ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَالْخَيَوْةَ لِيَبْلُوَكُمْ أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا وَهُوَ ٱلْعَزِيْرُ ٱلْغَفُورُ ﴾ [الملك: ٢].

عن فضيل بن عياض رَا فَي قوله تعالى: ﴿ لِيَبَلُوكُمْ أَيُكُمُ أَحْسَنُ عَمَلَا ﴾ قال: أخلصه وأصوبه؟ قال: إن العمل إذا كان خالصًا، ولم يكن صوابًا لم يُقبل، حتى يكون خالصًا صوابًا، ولم يكن خالصًا لم يُقبل، حتى يكون خالصًا صوابًا، فالخالص إذا كان لله، والصواب إذا كان على السنة [«تفسير الثعلبي» (۲۷/ ۹۱)].

وعن أبي أمامة الباهلي والله على قال: جاء رجل إلى النبي على الفه المالة أرأيت رجلًا غزا يلتمس الأجر والذكر، ما له؟ فقال رسول الله على: «لا شيء له». فأعادها ثلاث مرات، يقول له رسول الله على: «لا شيء له». ثم قال على: «إن الله لا يقبل من العمل إلا ما كان له خالصًا، وابتُغى به وجهه» [رواه النسائي: ٣١٤٠].

وعن عبد الله بن عمر على قال: سمعت رسول الله على يقول: «انطلق ثلاثة رهط ممن كان قبلكم حتى أووا المبيت إلى غار، فدخلوه فانحدرت صخرة من الجبل، فسدت عليهم الغار، فقالوا: إنه لا ينجيكم من هذه الصخرة إلا أن تدعوا الله بصالح أعمالكم، فقال رجل منهم: اللهم كان لي أبوان شيخان كبيران، وكنت لا أغبق قبلهما أهلًا ولا مالًا، فنأى بي في طلب شيء يومًا، فلم أرح عليهما حتى ناما، فحلبت لهما غبوقهما، فوجدتهما نائمين وكرهت أن أغبق قبلهما أهلًا أو مالًا، فلبثت والقدح على يدي، أنتظر استيقاظهما حتى برق الفجر، فاستيقظا، فشربا غبوقهما، اللهم إن كنتُ

فعلتُ ذلك ابتغاء وجهك، ففرِّج عنا ما نحن فيه من هذه الصخرة، فانفرجت شيئًا لا يستطيعون الخروج. وقال الآخر: اللهم كانت لي بنت عم، كانت أحب الناس إليَّ، فأردتها عن نفسها، فامتنعت مني حتى ألمت بها سنة من السنين، فجاءتني، فأعطيتها عشرين ومائة دينار على أن تخلِّي بيني وبين نفسها، ففعلتُ حتى إذا قدرتُ عليها، قالت: لا أحل لك أن تفضَّ الخاتم إلا بحقه، فتحرجت من الوقوع عليها، فانصرفت عنها وهي أحب الناس إلي، وتركت الذهب الذي أعطيتها، اللهم إن كنتُ فعلتُ ذلك ابتغاء وجهك، فافرج عنا ما نحن فيه، فانفرجت الصخرة غير أنهم لا يستطيعون الخروج منها. وقال الثالث: اللهم إني استأجرت أجراء، فأعطيتهم أجرهم غير رجل واحد ترك الذي له وذهب، فثمَّرت أجره حتى كثرت منه الأموال، فجاءني بعد حين فقال: يا عبد الله لا تستهزئ بي، فقلتُ: إني لا أستهزئ بك، فأخذه كله، فاستاقه، فلم يترك يا عبد الله لا تستهزئ بي، فقلتُ: إني لا أستهزئ بك، فأخذه كله، فاستاقه، فلم يترك منه شيئًا، اللهم فإن كنت فعلت ذلك ابتغاء وجهك، فافرج عنا ما نحن فيه، فانفرجت الصخرة، فخرجوا يمشون» [رواه البخاري: ٢٧٢٧، ومسلم: ٣٤٧٣].

ومعنىٰ: «وكنت لا أغبق قبلهما أهلًا ولا مالًا»: أي ما كنت أقدِّم عليهما أحدًا في شرب نصيبهما عشاء من اللبن. «فنأى بي» أي بَعُد. «أرح» أي أرجع. «ألمت بها سنة من السنين» أي نزلت بها سنة من سِني القحط فأحوجتها. «والرقيق» أي العبيد.

فكل واحد من هؤلاء الثلاثة توسل إلى الله على بإخلاصه في عمله لله، فقال: «اللهم إن كنتُ فعلتُ ذلك ابتغاء وجهك»، فحصل لهم الفرج من الله.

وعن أبي هريرة وَالله على قال: سمعت رسول الله والله وعن أبي هريرة والله والناس يُقضى يوم القيامة عليه رجل استشهد، فأتي به فعرّ فه نعمه فعرفها، قال: فما عملت فيها؟ قال: قاتلتُ فيك حتى استشهدت، قال: كذبتَ، ولكنك قاتلت لأن يقال: جريء، فقد قيل، ثم أمر به فسُحب على وجهه حتى أُلقي في النار. ورجل تعلم العلم وعلمه وقرأ القرآن، فأتي به فعرفها، قال: فما عملتَ فيها؟ قال: تعلمتُ العلم وعلمتُه وقرأتُ فيك القرآن،

قال: كذبت، ولكنك تعلمت العلم ليقال: عالم، وقرأت القرآن ليقال: هو قارئ، فقد قيل، ثم أُمر به فسُحب على وجهه حتى أُلقي في النار. ورجل وسَّع الله عليه، وأعطاه من أصناف المال كله، فأُتي به فعرَّفه نعمه فعرفها، قال: فما عملت فيها؟ قال: ما تركت من سبيل تحب أن يُنفَق فيها إلا أنفقت فيها لك، قال: كذبت، ولكنك فعلت ليقال: هو جواد، فقد قيل، ثم أُمر به فسُحب على وجهه، ثم ألقي في النار» [رواه مسلم: ١٩٠٥]. «جواد»: أي: كريم.

وقال سعيد بن جبير هي: «الإخلاص أن يخلص العبد دينَه وعملَه، فلا يشرك به في دينه، ولا يرائي بعمله». [«معالم التنزيل» للبغوي (١/ ٥٣)].

وقال الفضيل بن عياض على الله عنهما» [«تفسير الثعلبي» (٤/ ١٧١)]. الناس شرك؛ والإخلاص أن يعافيك الله منهما» [«تفسير الثعلبي» (٤/ ١٧١)].

#### ثمرات الإخلاص:

من خلال النصوص السابقة من الكتاب والسنة يمكننا استخلاص ثمرات الإخلاص، وهي:

- الإخلاص هو السبب الرئيس لقبول الأعمال من العبد، وبدونه يُرد العمل على صاحبه.
  - الإخلاص سبب لدخول الجنة، والنجاة من النيران.
  - أنه من أسباب قبول التوبة، بل جعله الله تعالىٰ شرطًا فيها.
    - أنه من أسباب صلاح القلب.
    - أنه من أكبر أسباب استجابة الدعاء وتفريج الكربات.
      - أنه يرفع منزلة الإنسان في الدنيا والآخرة.
- أنه يُبعد عن الإنسان الوساوس والأوهام، كما قال أبو سليمان الداراني: «إذا أخلص العبد انقطعت عنه كثرة الوساوس» [«مدارج السالكين» (٢/ ٣٥٠)].
  - أنه يحرِّر العبد من عبودية غير الله تعالىٰ.

- -أنه يقوِّي عزيمة الإنسان وإرادته في مواجهه الشدائد.
  - أنه من أسباب طمأنينة القلب والشعور بالسعادة.
    - أنه من أسباب حسن الخاتمة.

#### الأسباب والوسائل المعينة على تحقيق الإخلاص:

- أن يعلم العبدُ أن قبول عمله يتوقف على إخلاصه فيه، وأنه بدون الإخلاص يكون قد أتعب نفسه بدون طائل، أو أنفق ماله بلا عائد، بل قد يضحي بحياته ولا ينال في مقابل ذلك إلا النار، إذا كان منه ذلك بلا إخلاص.
- أن يعلم العبد أن الناس لا يملكون له شيئًا، فلا ينظر لأحد غير الله، ولا يرجوا ثوابًا إلا منه.
- أن يعلم أن عدم إخلاصه يظهر للخلق عاجلًا أو آجلًا؛ فإن الله تعالى يجازي كل امرئ من جنس عمله، فمن أخلص لله وضع الله له القبول بين خلقه، وألقى بينهم محبته، ومن رائى الناس بعمله وسمَّع به، سمَّع الله به وفضحه بين عباده في الدنيا والآخرة، فعن جندب بن عبد الله البجلي وَ قَالَ: قال رسول الله عَلَيْهِ: «من سمَّع سمَّع الله به، ومن يرائي الله به» [رواه البخاري: ٢٤٨٩، ومسلم: ٢٩٨٦].

والمعنى: أن من عمل عملًا لغير الله على يُرائي به الناس ليُكرموه ويُعظِّموه، جازاه الله تعالىٰ علىٰ ذلك بأن يفضحه ويُظهر ما يبطنه ويستره، حتىٰ يرى الناس ويسمعوا ما يحل به من الفضيحة. [ينظر: «المعلم بفوائد مسلم» (٣/ ٣٨٤)، و«كشف المشكل من حديث الصحيحين» (٢/ ٤٧)].

- أن يستحضر المسلم سيرة السلف الصالح وما كانوا عليه من إخلاص العمل لله، وعدم نظرهم إلى الخلق.
- أن يستحضر العبد مراقبة الله تعالى، وأنه سبحانه العليم السميع البصير الرقيب، يعلم النيات والسر وأخفى.

# 🗯 ۱۲. الخوف 🛸

الخوف من الله على من أهم شعب الإيمان، ومن أوجب واجبات الدين، وينبغي للمؤمن أن يسير إلى ربه سبحانه وتعالى كالطائر له جناحان أحدهما الخوف من الله، والثاني الرجاء فيما عنده من رحمة وسعة مغفرة، ويغلّب خوفه في حال قوته وشبابه على رجائه؛ لئلا تجترئ نفسه على المعصية، فإن من خاف ربه استقام على أمره.

والقدر الواجب من الخوف ما حمل على أداء الفرائض واجتناب المحارم، فإن زاد على ذلك بحيث صار باعثًا للنفوس على التشمير في نوافل الطاعات، والانكفاف عن دقائق المكروهات كان ذلك فضلا محمودًا، فإذا تجاوز ذلك خيف منه اليأس والقنوط من رحمة الله تعالى.

# الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أن الخوف من الله تعالى من أهم شعب الإيمان:

قال تعالىٰ: ﴿ إِنَّمَا ذَلِكُمُ ٱلشَّيْطَانُ يُغَوِّفُ أَوْلِيَآءَهُ وَفَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٧٥].

قال السعدي هي: «أي: إن ترهيب من رهّب من المشركين، وقال: إنهم جمعوا لكم، داع من دعاة الشيطان، يخوف أولياءه الذين عُدم إيمانهم أو ضعف ﴿فَلا تَخَافُوهُمُ وَخَافُونِ إِن كُنتُم مُّؤَمِنِينَ ﴾ أي: فلا تخافوا المشركين أولياء الشيطان، فإن نواصيهم بيد الله، لا يتصرفون إلا بقدره، بل خافوا الله الذي ينصر أولياءه الخائفين منه المستجيبين لدعوته. وفي هذه الآية وجوب الخوف من الله وحده، وأنه من لوازم الإيمان، فعلى قدر إيمان العبد يكون خوفه من الله، والخوف المحمود: ما حجز العبد عن محارم الله»

وقال تعالى: ﴿ فَلَا تَحَنَّشُواْ ٱلنَّاسَ وَالْخَشَوْنِ ﴾ [المائدة: ٤٤].

[«تفسير السعدي» (ص: ١٥٧)].

وقال سبحانه عن ابن آدم الأول: ﴿ لَهِنْ بَسَطتَ إِلَىٰٓ يَدَكَ لِتَقْتُكَنِي مَاۤ أَنَاْ بِبَاسِطِ يَدِىَ إِلَيْكَ لِاَقْتُلَكَ ۗ إِنِيۡ أَخَافُ ٱللَّهَ رَبَّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [المائدة: ٢٨].

وقال عِنْ اللهِ عَلَى إِنَّ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ [الأنعام: ١٥].

وقال تبارك اسمه: ﴿ فَأُوْحَى إِلَيْهِمْ رَبُّهُمْ لَنُهْلِكَنَّ ٱلظَّلِمِينَ ۞ وَلَنُسُكِنَنَّكُوُ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعَدِهِمْ ذَلِكَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِي وَخَافَ وَعِيدِ ﴾ [إبراهيم: ١٤،١٣].

﴿ ذَالِكَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِى وَخَافَ وَعِيدِ ﴾ أي: هذا لمن خاف مكان وقوفه بين يديَّ يوم القيامة، وخشي من وعيدي، وهو تخويفي وعذابي. [ينظر: "تفسير ابن كثير" (٤/ ٤٨٤)]. وقال جل وعلا: ﴿ وَلِلَّهِ يَسَجُدُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن دَابَّةٍ وَٱلْمَلَةٍ كَةُ وَهُمُ لَا يَشَتَكُبُرُونَ فَي يَعَافُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [النحل: ٤٩، ٥٠].

وقال ﷺ: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ يُسَارِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَـبًا ۗ وَرَهَـبًا ۗ وَرَهَـبًا وَرَهُـبًا وَرَهُـبًا وَرَهَـبًا وَرَهَـبًا وَرَهَـبًا وَرَهَـبًا وَرَهَـبًا وَرَهُـبًا وَالْعَالَمُ وَالْعَالَمُ وَالْعَالِقُولُوا لَا لَعَالَا وَالْعَالَمُ وَالْعَالَا وَالْعَالَمُ وَالْعَالَا لَعَلَالُهُ وَالْعَالَا وَالْعَالِمُ وَالْعَالِمُ وَالْعَالِمُ وَالْعَالِمُ وَالْعَلَال

﴿ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَ ـ بَأَ ﴾ أي: يدعوننا راغبين في آلائنا ونعمنا وجنتنا، وراهبين خائفين من عذابنا ونقمنا. [ينظر: «التفسير الوسيط» (٩/ ٢٤٦)].

وقال تعالىٰ: ﴿ رِجَالُ لَا تُلْهِيهِمْ تِجَرَةٌ وَلَا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَإِقَامِ ٱلصَّلَوْةِ وَإِيتَآءِ ٱلزَّكُوةِ يَخَافُونَ يَوْمَا تَتَقَلَّبُ فِيهِ ٱلْقُلُوبُ وَٱلْأَبْصَارُ ﴾ [النور: ٣٧].

وقال سبحانه: ﴿ ٱلَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسَلَاتِ ٱللَّهِ وَيَغَشَوْنَهُ وَلَا يَخَشُونَ أَحَدًا إِلَّا ٱللَّهُ ۗ وَكَنَ بِٱللَّهِ حَسِيبًا﴾ [الأحزاب: ٣٩].

قال ابن كثير: «يمدح تعالى ﴿ ٱلَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسَلَتِ ٱللَّهِ ﴾ أي: إلى خلقه ويؤدونها بأمانتها ﴿ وَيَخْشَوْنَهُ و ﴾ أي: يخافونه ولا يخافون أحدًا سواه، فلا تمنعهم سطوة أحد عن إبلاغ رسالات الله ﴿ وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ حَسِيبًا ﴾ أي: وكفىٰ بالله ناصرًا ومعينًا » [ «تفسير ابن كثير » (٢/ ٤٢٧)].

وقال عَلَى: ﴿ فَذَكِرُ بِٱلْقُرُءَانِ مَن يَخَافُ وَعِيدِ ﴾ [ق: ٥٥]. وقال سبحانه: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ عَجَنَّ تَانِ ﴾ [الرحمن: ٤٦]. وقال تبارك اسمه: ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ عَ وَنَهَى ٱلنَّفْسَ عَنِ ٱلْهَوَىٰ ۞ فَإِنَّ ٱلجُنَّةَ هِى ٱلْمَأُوكِي ﴾ [النازعات: ٤١،٤٠].

قال ابن كثير هي: «يقول تعالى: ولمن خاف مقامه بين يدي الله هي يوم القيامة، ونهى النفس عن الهوى ولم يطغ، ولا آثر الدنيا، وعلم أن الآخرة خير وأبقى، فأدى فرائض الله، واجتنب محارمه، فله يوم القيامة عند ربه جنتان» [«تفسير ابن كثير» (٧/ ٥٠١)].

وعن أبي هريرة وطلق، عن النبي عليه في السبعة الذين يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله، ذكر منهم عليه: «ورجل دعته امرأة ذات منصب وجمال، فقال: إني أخاف الله... ورجل ذكر الله خاليًا ففاضت عيناه» [رواه البخاري: ٦٦٠، ومسلم: ١٠٣١]. «دعته امرأة» أي: ليزني بها.

قوله: «خاليًا» أي: في موضع ليس فيه أحد من الناس. «ففاضت عيناه» أي: انهمرت بالدموع إجلالًا لله وخوفًا منه.

وعن أبي سعيد الخدري والنه عن النبي والله أنه ذكر رجلًا فيمن كان قبلكم آتاه الله مالًا وولدًا قال: فلما حُضِر قال لبنيه: أيُّ أب كنت لكم؟ قالوا: خير أب، قال: فإنه لم يبتئر عند الله خيرًا، وإن يقدم على الله يعذبه، فانظروا فإذا مت فأحرقوني، حتى إذا صرت فَحْمًا فاسحقوني، ثم إذا كان ريح عاصف فأذروني فيها، فأخذ مواثيقهم على ذلك، ففعلوا، فقال الله: كن، فإذا رجل قائم، ثم قال: أي عبدي ما حملك على ما فعلت؟ قال: مخافتك. فما تلافاه أن رحمه الله [رواه البخاري: ٢٤٨١، ومسلم: ٢٧٥٧].

قوله: «حُضِر» أي: حضره الموت. «لم يبتئر» أي: لم يدخر. «فاسحقوني» أي: دقُّوني إذا أحرقتموني. «فأذروني» أي: ألقوني. «تلافاه»: أي: تداركه.

وعن ابن عباس فلي قال: سمعت رسول الله علي يقول: «عينان لا تمسهما النار: عين بكت من خشية الله، وعين باتت تحرس في سبيل الله» [رواه الترمذي: ١٦٣٩].

وعن عبد الله بن الشخير فَطَّقَ قال: رأيت رسول الله عَلَيْهِ يصلي وفي صدره أزيز كأزيز الرحىٰ» أي: كأزيز الرحىٰ من البكاء عَلَيْهِ [رواه أبو داود: ٩٠٤]. «أزيز» أي: صوت. «كأزيز الرحىٰ» أي: كصوت الطاحون.

وعن عائشة وعلى قالت: كان النبي على إذا رأى مَخيلة في السماء، أقبل وأدبر، وحخل وخرج، وتغيّر وجهه، فإذا أمطرت السماء سُرِّي عنه، فعرَّ فته عائشة ذلك، فقال النبي على الدري لعله كما قال قوم: ﴿ فَلَمَّا رَأُوهُ عَارِضَا مُسْتَقْبِلَ أُودِيَتِهِمْ قَالُواْ هَذَا عَارِضُ مُّمْطِرُنَا بَلْ هُو مَا ٱسْتَغْجَلْتُم بِدِّ فِي فِيهَا عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [الأحقاف: ٢٤]» [رواه البخاري: عارِضٌ مُمْطِرُنَا بَلْ هُو مَا ٱسْتَغْجَلْتُم بِدِّ فِي فَيهَا عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [الأحقاف: ٢٤]» [رواه البخاري: ٣٢٠٦، ومسلم: ٩٩٩].

قوله: «مخيلة» أي: سحابة. «سري عنه» أي: كُشِف عنه ما خالطه من الخوف. «قوم» هم عاد قوم هود عليه السلام. ﴿فَلَمَّا رَأَوَهُ ﴾ أي: العذاب ﴿عَارِضَا مُّسَتَقَبِلَ وَقُومٍ» هم عاد قوم هود عليه السلام. ﴿فَلَمَّا رَأَوَهُ ﴾ أي: العذاب ﴿عَارِضَا مُسَتَقَبِلَ وَلِيتِهِم أَي: معترضًا كالسحاب قد أقبل على أوديتهم التي تسيل فتسقي نوابتهم ويشربون من آبارها. ﴿ قَالُوا ﴾ مستبشرين: ﴿هَذَا عَارِضٌ مُمْطِرُنَا ﴾ أي: هذا السحاب سيمطرنا. قال تعالىٰ: ﴿ بَلُ هُو مَا السَعَبَمَلَتُم بِلِهِ ﴾ أي: هذا الذي جنيتم به علىٰ أنفسكم سيمطرنا. قال تعالىٰ: ﴿ بَلُ هُو مَا السَعَابِ إن كان من الصادقين - ﴿ رَبُ فِيهَاعَذَابُ أَلِيمٌ ﴾. وعن أنس بن مالك وَلَيْ قال: قال رسول الله عَلَيْ: «أما والله إني لأخشاكم لله وأتقاكم له». [رواه البخاري: ٥٠٠، ومسلم: ١٤٠١].

وقال يزيد بن حوشب: «ما رأيت أخوف من الحسن البصري وعمر بن عبد العزيز، كأنَّ النار لم تُخلق إلا لهما».

وروى ضمرة، عن حفص بن عمر، قال: بكى الحسن، فقيل ما يبكيك؟ قال: «أخاف أن يطرحني غدًا في النار و لا يبالي» [«التخويف من النار» لابن رجب (ص: ٣١)].

وقال أبو حفص النيسابوري هي: «الخوف سوط الله، يُقوِّم به الشاردين عن بابه. وقال: الخوف سراج في القلب، به يُبصر ما فيه من الخير والشر، وكل أحدٍ إذا خفته هربت منه إلا الله هي، فإنك إذ خفته هربت إليه» [«مدارج السالكين» (١/ ٥٠٩)].

### الثمرات المترتبة على الخوف من الله على:

- أنه من أفضل أنواع الطاعات والقربات التي يتقرب بها العبد من ربه، فقد أمر

سبحانه وتعالى بالخوف منه في مواضع عدة من كتابه كما سبق.

- أنه أكبر رادع للعبد عن اقتراف المحرمات والاجتراء على معصية الله، فبحسب الخوف في قلب العبد يكون بعده عن المعاصي، فكلما زاد الخوف كان العبد أبعد عن معصية الله، وكلما قل الخوف اقترب العبد من سبل الضلال وتجرأ على معصية خالقه.
  - أنه من أعظم أسباب الإقبال على الطاعة وابتغاء الوسيلة إلى الله تعالى.
  - أنه سبب للنصر على الأعداء ولتأييد الله، وسبب للاستخلاف في الأرض.
    - أنه سبب للزهد في متاع الدنيا، وتقديم الآخرة عليها.
      - أنه من أسباب استجابة الدعاء.
    - أنه سبب لدخول جنة الخلد، والوقاية من عذاب الله يوم القيامة.
      - أنه سبب لمغفرة الذنوب، وإن كثرت.
  - أنه سبب لأن يجعل الله صاحبه في ظل عرشه يوم القيامة، يوم لا ظل إلا ظله.
    - أن العين التي تبكي من خشية الله لا تمسها النار.
- الأمن والأمان في المجتمع، فإن من يخاف الله تعالىٰ يأمنه الناس علىٰ دمائهم وأموالهم.

### الوسائل المعينة على خوف الله:

- إن من أعظم ما يُربي الخوف في نفس المسلم من ربه هو العلم بالله تعالىٰ؛ بأسمائه وصفاته ودينه وشرعه، قال تعالىٰ: ﴿ إِنَّمَا يَخَشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْهُلَمَوُّوا ﴾ [فاطر: ٢٨]، وكما في حديث عائشة أنه رسول الله على قال: «يا أمة محمد والله لو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلًا ولبكيتم كثيرًا» [رواه البخاري: ١٠٤٤، ومسلم: ٩٠١]. فعلىٰ قدر علم العبد بربه يكون خو فه منه.
- تدبُّر كتاب الله تعالىٰ وسنة رسوله ﷺ ومطالعتهما؛ فإن كثيرًا من نصوصهما تدل علىٰ أن الخوف من الله تعالىٰ من أهم شعب الإيمان.

- أن يتأمل العبد ما جاء في الكتاب والسنة من وصف النار والترهيب منها.

- أن يعلم العبد أن الخوف من الله سبيل الأنبياء والمحسنين والأتقياء.
- أن يتأسى المسلم بنبيه عليه وينظر في كيفية خوفه من ربه، فقد كان عليه أشدَّ الناس خشية من الله تعالىٰ.
  - أن ينظر في سيرة السلف الصالح ويرئ ما كانوا عليه من خشية الله تعالىٰ.
- أن يتأمل العبد العاقبة السيئة لمن ترك الخوف من الله تعالى في الدنيا والآخرة.



# 🔌 ۱۷. الرجاء 👟

الرجاء في الله على وفيما عنده من أهم شعب الإيمان، ومن أوجب واجبات الدين، وينبغي للمؤمن أن يسير إلى ربه سبحانه وتعالى كالطائر له جناحان أحدهما الخوف من الله، والثاني الرجاء فيما عنده من رحمة وسعة مغفرة، ويغلّب خوفه في حال قوته وشبابه على رجائه؛ لئلا تجترئ نفسه على المعصية، فإن من خاف ربه استقام على أمره، ويغلب رجاءه على خوفه في حال ضعفه ودنو ً أجله.

والرجاء يحصل من العبد عند مقارفة الذنب والإقبال على التوبة فيرجو الله أن يقبلها منه، ويحصل من العبد عند عمل الصالحات التي يرجو من ربه قبولها، فليس الرجاء أن ينهمك العبد في معصية الله ثم يدَّعي أنه يرجو من ربه الخير، فهذا اغترار، وصاحبه من الخاسرين، فمن لم يخش الله فهو من المغرورين، وليس من الراجين.

## الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أن الرجاء من أهم شعب الإيمان:

قال تعالىٰ: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ فِ سَبِيلِ ٱللَّهِ أُوْلَيَإِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ ٱللَّهَ ۚ وَٱللَّهُ عَفُورٌ تَحِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢١٨].

قال السعدي هي: «من قام بهذه الأعمال الثلاثة على مشقتها كان لغيرها أشد قيامًا به وتكميلًا، فحقيق بهؤلاء أن يكونوا هم الراجون رحمة الله؛ لأنهم أتوا بالسبب الموجب للرحمة. وفي هذا دليل على أن الرجاء لا يكون إلا بعد القيام بأسباب السعادة، وأما الرجاء المقارن للكسل وعدم القيام بالأسباب، فهذا عجز وتَمَنِّ وغرور، وهو دال على ضعف همة صاحبه، ونقص عقله، بمنزلة من يرجو وجود ولد بلا نكاح، ووجود الغلة بلا بذر وسقى، ونحو ذلك.

وفي قوله: ﴿ أُوْلَكَيِكَ يَرْجُونَ رَحُمَتَ ٱللّهِ ﴾ إشارة إلىٰ أن العبد ولو أتىٰ من الأعمال بما أتىٰ به لا ينبغي له أن يعتمد عليها، ويعوِّل عليها، بل يرجو رحمة ربه، ويرجو قبول

أعماله ومغفرة ذنوبه، وستر عيوبه» [«تفسير السعدي» (ص: ٩٨)].

وقال سبحانه وتعالى: ﴿ قُلِ الْدَعُواْ الَّذِينَ زَعَمْتُ مِ مِّن دُونِهِ - فَلَا يَمْلِكُونَ كَشَفَ الضَّرِعَنكُمُ وَلَا تَحْوِيلًا ۚ فَأَلَٰ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ مُ الْوَسِيلَةَ أَيْهُمْ أَقُرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَلَا تَحْوِيلًا ۚ فَأَلَٰ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَلَيْ مَا اللَّهِ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّالِي الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

قال ابن كثير هج: "وقوله: ﴿ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ وَ ﴾: لا تتم العبادة إلا بالخوف والرجاء، فبالخوف ينكف عن المناهي، وبالرجاء ينبعث على الطاعات الا بالخوف والرجاء، فبالخوف ينكف عن المناهي، وبالرجاء ينبعث على الطاعات [ "تفسير ابن كثير » (٥/ ٨٩)].

وقال ﷺ: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُوْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسُوَةً حَسَنَةٌ لِمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهَ صَالَةً لِمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرَ فِذَكَرَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ

قال السعدي هذه الآية: «وهذه الأسوة الحسنة، إنما يسلكها ويوفَّق لها، من كان يرجو الله واليوم الآخر، فإن ما معه من الإيمان، وخوف الله، ورجاء ثوابه، وخوف عقابه، يحثه على التأسي بالرسول علي التأسي الرسول علي الرسول علي التأسي الرسول علي التأسي الرسول علي التأسي الرسول علي الرسول الرسول علي الرسول علي الرسول علي الرسول علي الرسول علي الرسول الرسول علي الرسول علي الرسول علي الرسول علي الرسول علي الرسول الرسول الرسول علي الرسول الرسول علي الرسول علي الرسول علي الرسول علي الرسول علي الرسول الرسول علي الرسول الرس

وقال تبارك اسمه: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتْلُونَ كِتَابَ ٱللَّهِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوْةَ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقَنَهُمْ مُ سِرًّا وَعَلَانِيَةً يَرْجُونَ تِجَدَرَةَ لَن تَبُورَ ﴾ [فاطر: ٢٩].

﴿ يَرْجُونَ تِجَدَرَةً لَّن تَبُورَ ﴾ أي: يرجون ثوابًا عند الله لا بد من حصوله. [ينظر: «تفسير ابن كثير» (٦/ ٥٤٥)].

وقال سبحانه: ﴿ أَمَّنَ هُوَ قَانِتُ ءَانَآءَ ٱلْيَّلِ سَاجِدَا وَقَآبِمَا يَحَذَرُ ٱلْآخِرَةَ وَيَرْجُواْ رَحْمَةَ رَبِّهِ ۗ فُلُ هَلَ يَسَتَوِى ٱلَّذِينَ يَعَلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعَلَمُونَ ۚ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُواْ ٱلْأَلْبَ ﴾ [الزمر: ٩].

وقال ﷺ: ﴿ لَقَدْكَانَ لَكُوْ فِيهِمْ أُشُوَةً حَسَنَةُ لِمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْآخِوَ وَمَن يَتَوَلَّ فَإِنَّ ٱللَّهَ هُوَٱلْغَنِيُّ ٱلْحَمِيدُ﴾ [الممتحنة: ٦].

وعن أنس بن مالك تَعْقَقُ قال: سمعت رسول الله عَلَيْ يقول: «قال الله تبارك وتعالىٰ: يا ابن آدم إنك ما دعوتني ورجوتني غفرت لك على ما كان فيك ولا أبالي، يا ابن آدم لو بلغت ذنوبك عَنان السماء ثم استغفرتني غفرت لك ولا أبالي، يا ابن آدم

إنك لو أتيتني بقراب الأرض خطايا ثم لقيتني لا تشرك بي شيئًا لأتيتك بقرابها مغفرة » [رواه الترمذي: ٣٥٤٠]. «على ما كان فيك الله أي: على ما كان فيك من الذنوب. «عَنان السماء» أي: سحاب السماء. «قراب الأرض» أي: ما يقارب ملأها.

وعن أنس بن مالك رضي أن النبي على دخل على شاب وهو في الموت، فقال: «كيف تجدك؟»، قال: والله يا رسول الله، إني أرجو الله، وإني أخاف ذنوبي، فقال رسول الله عليه: «لا يجتمعان في قلب عبد في مثل هذا الموطن إلا أعطاه الله ما يرجو وآمنه مما يخاف» [رواه الترمذي: ٩٨٣].

وعن أبي هريرة وَ الله عَلَيْ ، عن رسول الله عَلِيْ أنه قال: «قال الله عَلَيْ: أنا عند ظن عبدي بي، وأنا معه حيث يذكرني» [رواه البخاري: ٧٤٠٥، ومسلم: ٢٦٧٥].

يحسن الظن بالله إذا فعل ما يوجب فضل الله ورجاءه، فيعمل الصالحات ويحسن الظن بأن الله تعالى يقبله، أما أن يحسن الظن وهو لا يعمل؛ فهذا من باب التمني على الله، ومن أتبع نفسه هواها وتمنى على الله الأماني فهو عاجز.

حُسن الظن بأن يوجد من الإنسان عمل يقتضي حسن الظن بالله على، فمثلًا إذا صليت أحسن الظن بالله على فمثلًا إذا صليت أحسن الظن بالله بأن الله يقبلها منك، إذا صمت فكذلك، إذا تصدقت فكذلك، إذا عملت عملًا صالحًا أحسن الظن بأن الله تعالى يقبل منك، أما أن تحسن الظن بالله مع مبارزتك له بالعصيان فهذا دأب العاجزين الذين ليس عندهم رأس مال يرجعون إليه [ينظر: «مرعاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح» (٧/ ٣٨٢)، «شرح رياض الصالحين» (٣/ ٣٥٥)].

وعن حيان أبي النضر قال: دخلت مع واثلة بن الأسقع على أبي الأسود الجُرَشي في مرضه الذي مات فيه، فسلم عليه وجلس قال: فأخذ أبو الأسود يمين واثلة فمسح بها على عينيه ووجهه لبيعته بها رسول الله على عنيه ووجهه لبيعته بها رسول الله على قال: وما هي؟ قال: كيف ظنك بربك؟ فقال أبو الأسود: وأشار برأسه، أي:

حسن. قال واثلة: أبشر إني سمعت رسول الله عليه يقول: «قال الله علي أنا عند ظن عبدي بي، فليظن بي ما شاء» [رواه أحمد: ١٦٠١٦].

وعن جابر بن عبد الله صلى قال: سمعت النبي الله قطة على وفاته بثلاث يقول: «لا يموتن أحدكم إلا وهو يحسن بالله الظن» [رواه مسلم: ٢٨٧٧].

قال النووي هي: «قال العلماء: معنىٰ حسن الظن بالله تعالىٰ أن يظن أنه يرحمه ويعفو عنه، قالوا: وفي حالة الصحة يكون خائفًا راجيًا ويكونان سواء، وقيل: يكون الخوف أرجح، فإذا دنت أمارات الموت غلب الرجاء؛ لأن مقصود الخوف الانكفاف عن المعاصي والقبائح والحرص علىٰ الإكثار من الطاعات والأعمال، وقد تعذر ذلك أو معظمه في هذا الحال، فاستحب إحسان الظن المتضمن للافتقار إلىٰ الله تعالىٰ والإذعان له» [«شرح صحيح مسلم» (١٧/ ٢١٠)].

وقد كان السلف رحمهم الله يجتهدون في العبادة ويحسنون الظن بالله ويرجون رحمته ومغفرته؛ قال عبد الله بن مسعود والذي لا إله غيره ما أُعطي عبد مؤمن شيئًا قط بعد الإيمان بالله في أفضل من أن يُحسن ظنه بالله، والله الذي لا إله غيره لا يُحسن عبد بالله ظنه إلا أعطاه الله إياه، وذلك أن الخير بيده» [«شعب الإيمان» (٢/ ٣٢٣)].

وعن ابن عون قال: ما رأيت أحدًا كان أعظم رجاء للموحدين من محمد بن سيرين هي؛ كان يتلو هؤلاء الآيات: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوَاْ إِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللّهُ يَسَتَكْبُرُونَ ﴾ سيرين هي؛ كان يتلو هؤلاء الآيات: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ إِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا إِلَهَ إِلَا اللّهُ يَسَتَكْبُرُونَ ﴾ [الصافات: ٣٥]، ويتلو: ﴿ مَا سَلَكُمُ فِي سَقَرَ ۞ قَالُواْ لَمْ نَكُ مِنَ ٱلْمُصَلِينَ ۞ وَلَمْ نَكُ نُظُعِمُ ٱلْمِسْكِينَ ۞ وَكُنّا نَكُونُ مَعَ ٱلْخَابِينِ ۞ حَتَّى أَتَدَنا ٱلْمَقِينُ ﴾ [المدثر: ٢٢- ٤٧]، ويتلو: ﴿ لَا يَصَلَمُهَا إِلّا ٱلْأَشْقَى ۞ ٱلَّذِي كُذَّبَ وَتَوَلّى ﴾ [الليل: ١٥- ١٦] [«حسن الظن بالله» لابن أبي الدنيا (ص: ٧٧)].

وعن عبد الله بن المبارك هي قال: جئت إلى سفيان الثوري عشية عرفة وهو جاثٍ على ركبتيه وعيناه تسيل بالدموع فبكيتُ، فالتفتَ إليَّ فقال: ما شأنك؟ فقلت: مَن أسوأ هذا الجمع حالًا؟ قال: الذي يظن أن الله عن لا يغفر لهم [«حسن الظن بالله» (ص: ٩٢)].

#### الثمرات المترتبة على الرجاء:

- أنه سبب في رحمة الله تعالىٰ للعبد.
- أنه من أعظم أسباب مغفرة الذنوب.
- أنه سبب من أسباب العطاء الجزيل من المولى الجليل.
  - أنه من أسباب دفع العذاب عمن استحقه في الآخرة.
- أنه من أعظم ما يستعين به العبد على الإكثار من الطاعات والأعمال الصالحة، فإن من كان يرجو ثواب الله تعالى أقبلَتْ نفسه على العمل، بخلاف من ضعف رجاؤه فيما عند ربه.
- الرجاء يدفع عن العبد سوء الظن بالله، ويدفع عنه القنوط من رحمة الله الذي هو من أسباب الهلاك، فإن من انقطع رجاؤه في الله وقع في القنوط ولابد.
- الرجاء حاد يحدو الراجي في مسيرته إلى ربّه، ويحثه عليها، فلولا الرجاء ما سار أحد، فإنّ الخوف وحده لا يحرك العبد، وإنما يحرّكه الحب، ويزعجه الخوف، ويحدوه الرجاء.

### الأسباب والوسائل المعينة على تحلي العبد بالرجاء:

- تدبُّر كتاب الله تعالىٰ وسنة رسوله ﷺ ومطالعتهما؛ فإن كثيرًا من نصوصهما تدل علىٰ أن الرجاء فيما عند الله تعالىٰ من أهم شعب الإيمان.
- أن يتأمل العبد ما جاء في الكتاب والسنة من وصف الجنة والترغيب فيها، وما جاء في الكتاب والسنة من بيان سعة رحمة الله تعالى وعفوه ومغفرته.
- العلم الشرعي، فمن عرف الله حق معرفته، ازداد رجاؤه فيه وطمعه فيما عنده من الفضل والمغفرة، وخصوصًا العلم بأسمائه الحسنى وصفاته العليا، لاسيما الدالة على صفات الرحمة والعفو والمغفرة والكرم ونحوها.
- العمل الصالح، فإنه على قدر طاعة العبد لله يكون رجاؤه فيه، فمثل هذا كمثل

رجل بذر أرضًا وتعهدها بالرعي والسقي، فهو يرجو منها أن تثمر، أما من لم يبذر ولم يرعَ فكيف يرجو الثمرة؟!!

- وأيضًا فمما يزيد من رجاء العبد في ربه أن يعلم أنه ليس له من الله مفر، فإن لم يرحمه هو ويتقبله فإنه هالك لا محالة، فمتى تحققت نفس العبد بذلك وعلم أنه ليس له إلا الله، فإنه يعظم رجاؤه في ربه؛ كالطفل الذي لا يجد من يطعمه ويرحمه غير والديه، فإن رجاءه فيهما أعظم ما يكون.
- أن ينظر المسلم في سيرة السلف الصالح ويرئ ما كانوا عليه من حسن الظن بالله والرجاء في مغفرته وفضله.
- تأمل أحوال من كانوا على الرجاء، وما أصابهم به من الفلاح والفوز في الدنيا والآخرة.



# 🗯 ۱۸. التوکل 🛸

التوكل مقام عظيم من مقامات العبودية لله تعالى، وهو من أعظم أنواع العبادة، ولا يتم إيمان العبد إلا به، وهو دليل صحة إيمان العبد وصلاح قلبه، ويتضمن اعتراف العبد بربوبية الله تعالى، وتسليمه كل أموره للخالق الواحد، المتصرف بجميع أموره، والمدبر الوحيد لأحواله، صغيرها وكبيرها.

والتوكل هو: صدق اعتماد القلب على الله على الله على استجلاب المصالح ودفع المضار من أمور الدنيا والآخرة، وكِلّة الأمور كلها إليه، والثقة به، والإيقان بأن قضاءه ماضٍ، وتحقيق الإيمان بأنه لا يعطي ولا يمنع ولا يضر ولا ينفع سواه، هذا مع الأخذ بالأسباب قدر الإمكان.

### والتوكل يتكون من ثمانية أمور لا يتم إلا بها مجتمعة:

الأول: المعرفة بالرب سبحانه وصفاته من: قدرته، وكفايته، وقيوميته، وانتهاء الأمور إلىٰ علمه، وصدورها عن مشيئته وقدرته.

الثاني: تحقيق التوحيد، فما دامت في القلب شوائب الشرك، فالتوكل ناقص غير صحيح، وعلى قدر تجريد التوحيد لله تعالىٰ تكون صحة التوكل.

الثالث: الأخذ بالأسباب قدر الإمكان.

الأمر الرابع: اعتماد القلب على الله، واستناده إليه، وسكونه إليه.

الأمر الخامس: حسن الظن بالله على الله

الأمر السادس: استسلام القلب لله تعالى، وترك منازعته والاعتراض على حكمه. الأمر السابع: التفويض، وهو إلقاء الأمور كلها إلى الله، وإنزالها به طلبًا واختيارًا، لا كرهًا واضطرارًا.

الأمر الثامن: الرضا بما يقدره الله ويقضيه.

## الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أن التوكل من أهم شعب الإيمان:

قال تعالىٰ: ﴿ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَوكِّلِينَ ﴾ [آل عمران: ١٥٩].

وقال تبارك اسمه: ﴿ ٱلَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُرُ فَٱخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُرُ فَٱخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُرُ فَاخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ اللَّهِ وَفَضْلِ لَمْ يَمْسَمُ هُمْ سُوَّةٌ وَلَتَبَعُواْ رِضُوانَ ٱللَّهِ وَفَضْلِ لَمْ يَمْسَمُ هُمْ سُوّةٌ وَلَتَبَعُواْ رِضُوانَ ٱللَّهِ قَالُلَّهُ ذُو فَضْلٍ عَظِيمٍ ﴾ [آل عمران: ١٧٣ - ١٧٤].

﴿ جَمَعُواْ لَكُو ﴾: حشدوا الرجال من كل جهة لقتالكم. ﴿ حَسُبُنَا ﴾: كافينا. ﴿ أَلُوكِيلُ ﴾: الحافظ الذي يوكل إليه الأمر ويُعتمد عليه فيه.

وقال سبحانه: ﴿ وَقَالَ مُوسَى يَقَوْمِ إِن كُنتُمْ ءَامَنتُم بِٱللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُوٓاْ إِن كُنتُمْ مُّسْلِمِينَ ۞ فَقَالُواْ عَلَى ٱللَّهِ تَوَكَّلْنَا رَبَّنَا لَا تَجَعَلْنَا فِتْنَةً لِلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ ۞ وَنَجِّنَا بِرَحْمَتِكَ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ [يونس: ٨٤ - ٨٦].

وقال عَيْنَ ﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ فَتَوَكَّلُواْ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴾ [المائدة: ٢٣].

وقال تعالىٰ: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمْ ءَايَنُهُ وزَادَتُهُمْ إِيمَنَا وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ [الأنفال: ٢].

وقال جل وعلا: ﴿ وَتَوَكَّلْ عَلَى ٱلْحَيِّ ٱلَّذِي لَا يَمُوتُ ﴾ [الفرقان: ٥٥].

وعن عمر بن الخطاب وطاق قال: قال رسول الله على الله على الله على الله حق توكلون على الله حق توكله، لرزقكم كما يرزق الطير تغدو خماصًا وتروح بطانًا» [رواه الترمذي: ٢٣٤٤]. «تغدو»: تخرج من أول النهار. «خِماصًا»: جمع خميص أي: جياعًا. «تروح»: ترجع آخر النهار. «بطانًا»: جمع بطين أي: ممتلئة الأجواف.

وفي هذا الحديث التنبيه إلى أهمية الأخذ بالأسباب العادية، فالطير التي تكفل الله برزقها لم تبق في عشها تنتظر أن يأتيها الرزق، بل خرجت في الصباح الباكر جائعة تبحث عن رزقها، فيسر الله لها مرادها، وجعلها تعود إلى أعشاشها وقد شبعت.

وعن ابن عباس رَفِي أن النبي عَلِية قال في بيان صفات السبعين ألفًا الذي يدخلون

الجنة بغير حساب: «هم الذين لا يتطيّرون، ولا يكتوون، ولا يسترقون، وعلى ربهم يتوكلون» [رواه البخاري: ٥٧٠٥، ومسلم: ٢٢٠].

«لا يتطيرون» أي: لا يتشاءمون بالطيور ونحوها كما هو عادتهم قبل الإسلام. «ولا يكتوون» أي: لا يعتقدون أن الشفاء في الكيِّ كما كان يعتقد أهل الجاهلية. «ولا يسترقون» أي: لا يطلبون من أحد أن يرقيهم.

وعن عبد الله بن عباس فَعْنَ قال: حسبنا الله ونعم الوكيل، قالها إبراهيم عليه السلام حين أُلقي في النار، وقالها محمد عَلِيَةٍ حين قالوا: ﴿ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُرُ فَا خَشَوُهُمْ فَزَادَهُمْ إِنَّ ٱلنَّا وَقَالُواْ حَسَّبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴾ [آل عمران: ١٧٣] [رواه البخاري: ٤٥٦٣].

وعن ابن عباس على قال: كان النبي على إذا قام من الليل يتهجد قال: «... اللهم لك أسلمت، وبك خاصمت، وإليك أنبت، وبك خاصمت، وإليك ما تدمت وما أخرت، وما أسررت وما أعلنت، أنت المقدم، وأنت المؤخر، لا إله إلا أنت» [رواه البخاري: ١١٢٠، ومسلم: ٧٦٩].

وعن أنس بن مالك على أن النبي على قال: «إذا خرج الرجل من بيته فقال: بسم الله، توكلت على الله، لا حول ولا قوة إلا بالله، قال: يقال حينئذ: هُديت، وكُفيت، ووُقيت، فتتنحى له الشياطين، فيقول له شيطان آخر: كيف لك برجل قد هُدي وكُفي ووُقى؟» [رواه أبو داود: ٥٠٩٥].

وقال الفضيل بن عياض هي: «التوكل قوام العبادة» [رواه البيهقي في «شعب الإيمان» (١٢٦٤)].

وقال أيضًا على: «والله لو يئست من الخلق حتى لا تريد منهم شيئًا، لأعطاك مولاك كل ما تريد» [«جامع العلوم والحكم» (٢/ ٨٨٥)].

وقال بشر الحافي هي: «يقول أحدهم: توكلت على الله. يكذب على الله، لو توكل

علىٰ الله، رضى بما يفعل الله» [«مدارج السالكين» (٢/ ١١٥)].

#### ثمرات التوكل:

يتبين من خلال نصوص القرآن والسنة السابقة أن للتوكل ثمرات عظيمة منها:

- التوكل سبب للفوز بمحبة الله تعالى.
- التوكل سبب في دخول الجنة، قال تعالىٰ: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ لَنُبُوِّئَنَّهُم مِّنَ ٱلْجَنَّةِ عُرَفًا تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَيْعَمَ أَجُرُ ٱلْعَلِمِلِينَ ۞ ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَعَلَىٰ رَبِّهِ مِّ يَتَوَكِّلُونَ ﴾ [العنكبوت: ٥٩،٥٨].
- التوكل يورث النصر والتمكين، وقوة القلب وشجاعته، ويَرُدُّ كيد الأعداء، قال تعالىٰ: ﴿ ٱلَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُمْ فَٱخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَنَا وَقَالُواْ حَسْبُنَا ٱللَّهُ وَنِغْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴾ [آل عمران: ١٧٣].
- التوكل على الله من أعظم الأسباب التي تطلب بها الحوائج، فإن الله يكفي من توكل عليه في جميع شؤونه، كما قال تعالى: ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُ وَ ﴾ [الطلاق: ٣].
  - التوكل على الله من أعظم أسباب جلب الرزق.
- التوكل علىٰ الله يقي العبد ويحميه من تسلط الشيطان وكيده، قال تعالىٰ: ﴿ إِنَّهُ وَ لَيْسَ لَهُ وَ سُلُطَنُ عَلَى ٱلَّذِيرِ عَامَنُواْ وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتُوَكَّلُونَ ﴾ [النحل: ٩٩].
- التوكل علىٰ الله يدفع السحر والعين والحسد، قال تعالىٰ عن يعقوب عليه السلام: ﴿ وَقَالَ يَبَنِيَ لَا تَدْخُلُواْ مِنْ بَابِ وَحِدِ وَٱدْخُلُواْ مِنْ أَبُوبِ مُّتَفَرِّقَةٍ ۗ وَمَا أُغَنِي عَنكُم مِن اللهِ مِن شَيْءً إِن الْمُتَوَكِّلُونَ ﴾ [يوسف: ١٧].
- ومن فوائد التوكل حصول الرزق. ففي الحديث السابق ذكره: «لَوْ أَنَّكُمْ كُنْتُمْ تَوَكَّلُونَ عَلَىٰ اللهِ حَقَّ تَوَكُّلِهِ لَرُزِقْتُمْ كَمَا يُرْزَقُ الطَّيْرُ...».

### الأسباب والوسائل المعينة على تحقيق التوكل على الله:

- تسليم العبد وتفويض أمره لله في جميع شؤونه، والثقة بأن الله هو القادر على كل

١٧٤

شيء، وأنه هو الذي ينفع ويضر.

- أن يعلم أن الله قد تكفل لمن توكل عليه بالكفاية التامة.
- الاقتداء بالسلف الصالح في الفهم الصحيح للتوكل الذي هو اعتماد القلب على الله مع الأخذ بالأسباب، والبعد عن المخالفين لهم من الصوفية الذين يُعرضون على الله مع الأسباب بالكلية ويزعمون أنهم يعتمدون على الله، وكذا من الماديين العقلانيين الذين يعتمدون على الله البتة.
- استشعار عظم ثواب التوكل على الله، والعلم أن التوكل على الله شعار الأنبياء والصالحين ودأبهم.
- تفريغ القلب من الانشغال بقضية الرزق خاصة، والعلم بأن الله هو الرزاق ذو القوة المتين، مع الأخذ بالأسباب التي شرعها وأباحها الله.
- الدعاء وهو من أعظم الأسباب المعينة على التوكل، قال الله تعالى عن إبراهيم عليه السلام: ﴿ رَّبَّنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلْنَا وَإِلَيْكَ أَنْبَنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ [الممتحنة: ٤].
- تذكر نعم الله على العبد، فكلما استشعر العبد ما فيه من نعم، يحمله ذلك على الثقة بالله والتوكل عليه.
- الإيمان بالقدر، وأن ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن، وأنه لا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.



# 🥞 ۱۹. التقوى 🛸

مِن رحمة الله تعالىٰ بعباده أن أمرهم بما فيه الخير لهم في الدنيا والآخرة، ومن ذلك الأمر بالتقوى والحث عليها، فبها ينال العباد المكانة العالية في الدنيا والآخرة، ويحصُل لهم الفوز والفلاح في الدارين، ويهديهم الله للعلم النافع والعمل الصالح، ولذا كانت التقوى من أوجب الواجبات، ومن أهم شعب الإيمان.

وحقيقة التقوى: هي جَعْلُ النفس في وقاية مما تخافه، وذلك بأن يخاف العبدُ الله تعالى وعذابه، بفعل الواجبات والمستحبات، وترك المحرمات والمكروهات، وترك ما فيه شبهة، وترك الإسراف في المباحات خاصةً إذا خشي منها أن تؤدي إلى الوقوع في المخالفة لأوامر الله تعالى.

## الأدلة من الكتاب والسنة على أن التقوى من أهم شعب الإيمان:

الأدلة علىٰ ذلك كثيرة جدًّا نقتصر علىٰ القليل منها؛ فمنها:

قال الله تعالىٰ: ﴿ وَلِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ۗ وَلَقَدْ وَصَّيْنَا ٱلَّذِينَ أُوتُواْ اللهِ تعالىٰ: ﴿ وَلِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْكَتَبُ مِن قَبْلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنِ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ۚ وَإِن تَكَفُرُواْ فَإِنَّ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْكَرْضِ وَكَانَ ٱللَّهُ غَنِيًّا حَمِيدًا ﴾ [النساء: ١٣١].

و قال عِنْ : ﴿ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَٱعْلَمُوٓاْ أَنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ [البقرة: ١٩٤].

وقال سبحانه: ﴿ وَتَزَوَّدُواْ فَإِتَ خَيْرَ ٱلزَّادِ ٱلتَّقُوكِيُّ وَٱتَّقُونِ يَثَأُولِي ٱلْأَلْبَابِ ﴾ [البقرة: ١٩٧].

قال السعدي هجه: «أمر الله تعالى بالتزود لهذا السَّفر المبارك (الحج)، فإن التزود فيه الاستغناء عن المخلوقين، والكف عن أموالهم، سؤالًا واستشرافًا، وفي الإكثار منه نفع وإعانة للمسافرين، وزيادة قربة لرب العالمين، وهذا الزاد الذي المراد منه إقامة البنية بلغة ومتاع.

١٢٦ الله ١٢٦

وأما الزاد الحقيقي المستمر نفعه لصاحبه، في دنياه، وأخراه، فهو زاد التقوى الذي هو زاد إلى دار القرار، وهو الموصل لأكمل لذة، وأجل نعيم دائم أبدًا، ومن ترك هذا الزاد فهو المنقطع به الذي هو عرضة لكل شر، وممنوع من الوصول إلى دار المتقين. فهذا مدح للتقوى.

ثم أمر بها أولي الألباب فقال: ﴿ وَٱتَّقُونِ يَنَأُولِ ٱلْأَلْبَبِ ﴾ أي: يا أهل العقول الرزينة، اتقوا ربكم الذي تقواه أعظم ما تأمر به العقول، وتركها دليل على الجهل، وفساد الرأي». [«تفسير السعدي» (ص: ٩٢)].

وقال عز مِن قائل: ﴿ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَاعْلَمُواْ أَنَّكُمْ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ [البقرة: ٢٠٣]. وقال سبحانه: ﴿ يَآ أَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُّسَامُونَ ﴾ [آل عمران: ١٠٢].

وقال تعالىٰ: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَلْتَنظُرْ نَفْسٌمَّا قَدَّمَتْ لِغَدِّ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ۚ إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهَ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ الللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَّا

وقال تبارك اسمه: ﴿ وَٱتَّقُواْ يَوْمَا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى ٱللَّهِ ثُمَّ تُوفَى كُلُ نَفْسِ مَّا كَسَبَتُ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٨١].

وقال سبحانه: ﴿ بَكَنَّ مَنْ أَوْفَ بِعَهْدِهِ - وَٱتَّقَىٰ فَإِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ [آل عمران:٧٦]. وقال عَنْ : ﴿ قُلْ مَتَعُ ٱلدُّنْيَا قَلِيلُ وَٱلْإِخْرَةُ خَيْرٌ لِمَنِ ٱتَّقَىٰ وَلَا تُظْلَمُونَ فَتِيلًا ﴾ [النساء:٧٧]. وقال تبارك اسمه: ﴿ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ ٱللَّهُ مِنَ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ [المائدة: ٢٧].

أي: المتقين لله في عملهم، بأن يكون عملهم خالصًا لوجه الله، متبعين فيه لسنة رسول الله عليه السعدى (ص: ٢٢٩)].

وقال سبحانه: ﴿ أَلَا إِنَّ أَوْلِيَآ اللَّهِ لَاخُوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحَزَنُونَ ۞ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَتَ قُونَ ﴾ [يونس: ٦٢، ٦٢].

وقال عَنْ : ﴿ إِنَّهُ وَمَن يَتَّقِ وَيَصْبِرْ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [يوسف: ٩٠]. وقال تبارك اسمه: ﴿ وَلَدَارُ ٱلْأَخِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ ٱتَّفَوَّا أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ [يوسف: ١٠٩].

وقال سبحانه: ﴿ إِنَّ ٱلْمُتَقِينَ فِي جَنَّتِ وَعُيُونٍ ۞ ٱدْخُلُوهَا بِسَلَمِ عَامِنِينَ ۞ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلِّ إِخْوَنًا عَلَى سُرُدِ مُّتَقَبِلِينَ ۞ لَا يَمَسُّهُمْ فِيهَا نَصَبُ وَمَا هُم مِّنْهَا بِمُخْرَجِينَ ﴾ [الحجر: ٤٥ - ٤٨].

وقال تبارك اسمه: ﴿ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقُواْ وَّالَّذِينَ هُم مُّحْسِنُونَ ﴾ [النحل: ١٢٨]. وقال سبحانه: ﴿ وَسِيقَ اللَّذِينَ اتَّقَوَاْ رَبَّهُمْ إِلَى الْجُنَّةِ زُمَرًا ۖ حَتَّىۤ إِذَا جَآءُوهَا وَفُتِحَتْ أَبُوبُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَتُهُا سَلَمُ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَادْخُلُوهِا خَلِدِينَ ﴾ [الزمر: ٧٣].

﴿ زُمَرًا ﴾ أي: جماعة بعد جماعة؛ المقربون، ثم الأبرار، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم، كل طائفة مع من يناسبهم: الأنبياء مع الأنبياء، والصديقون مع أشكالهم، والشهداء مع أضرابهم، والعلماء مع أقرانهم، وكل صنف مع صنف، كل زمرة تناسب بعضها بعضًا. [«تفسير ابن كثير» (٧/ ١١٩)].

وقال سبحانه: ﴿ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ ٱللَّهِ أَتَقَكُمُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ [الحجرات: ١٣].

أي: إن أكرمكم أيها الناس عند ربكم، أشدكم اتِّقاءً له بأداء فرائضه واجتناب معاصيه، لا أعظمكم بيتًا، ولا أكثركم عشيرة. [«تفسير الطبري» (٢١/ ٣٨٦)].

وقال تبارك اسمه: ﴿وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَهُ مَخْرَجًا ۞ وَيَرَزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ﴾ [الطلاق: ٢،٣].

وقال عِنْ اللَّهُ يَجْعَل لَّهُ مِنْ أَمْرِهِ عِنْسَرًا ﴾ [الطلاق: ٤].

وقال تبارك وتعالى: ﴿ وَمَن يَتَقِ ٱللَّهَ يُكَفِّرَ عَنْهُ سَيِّ اَتِهِ وَيُعْظِمُ لَهُ وَأَجْرًا ﴾ [الطلاق: ٥]. وقال سبحانه: ﴿ إِن تَمْسَسُكُو حَسَنَةٌ تَسُؤْهُمْ وَإِن تُصِبُكُو سَيِّعَةٌ يَفْرَحُواْ بِهَا ۖ وَإِن تَصْبِرُواْ وَتَتَّقُواْ لَا يَضُرُّكُو كَيْدُهُمْ شَيْعًا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطٌ ﴾ [آل عمران: ١٢٠].

قال السعدي ﴿ أَن تَمْسَسُكُوْ حَسَنَةٌ ﴾ كالنصر على الأعداء وحصول الفتح والغنائم ﴿ تَسُؤُهُمْ ﴾ أي: تغم المنافقين وتحزنهم ﴿ وَإِن تُصِبُكُوْ سَيِئَةٌ يَفَرَحُواْ بِهَا وَإِن تَصِبُكُوْ سَيِئَةٌ يَفَرَحُواْ بِهَا وَإِن تَصْبِرُواْ وَتَتَّقُواْ لَا يَضُرُّكُو كَيْدُهُمْ شَيْئاً إِنَّ اللَّهَ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطٌ ﴾ فإذا أتيتم بالأسباب التي وعد الله عليها النصر وهي الصبر والتقوى – لم يضركم مكرهم، بل يجعل الله

١٢٨ ١٢٨

مكرهم في نحورهم؛ لأنه محيط بهم علمه وقدرته فلا منفذ لهم عن ذلك، ولا يخفى عليهم منهم شيء» [انظر: «تفسير السعدي» (ص: ١٤٥)].

وقال عَنَّ: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَيَ ءَامَنُواْ وَٱتَّقَوَاْ لَفَتَحْنَا عَلَيْهِ مِبَرَكَاتِ مِّنَ ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ وَلَكِن كَذَّبُواْ فَأَخَذَنَهُم بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ۞ ﴾ [الأعراف: ٩٦].

وقال سبحانه: ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِ وَٱلتَّقُوكَ ۗ وَلَا تَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْإِثْمِ وَٱلْعُدُوَانِ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ۞ ﴾ [المائدة: ٢].

وعن عَدِيِّ بن حاتم وَ النبي عَلَيْهُ ذكر النار فأشاح بوجهه فتعوَّذ منها، ثم ذكر النار فأشاح بوجهه فتعوَّذ منها، ثم قال: «اتقوا النار ولو بشِق تمرة، فمن لم يجد فبكلمة طيبة» [رواه البخاري: ٢٥٦٣، ومسلم: ٢٠١٦] «أشاح» أي: أعرض ونحَّىٰ. «اتقوا النار» أي: اجعلوا بينكم وبين النار وقاية. «ولو بشق تمرة» أي: ولو أن تصدقوا بنصف تمرة، فإنه وقاية لكم من النار.

وعن أبي أمامة وَالله عَلَيْهُ قال: سمعت رسول الله عَلَيْهُ يخطب في حجة الوداع فقال: «اتقوا الله ربكم، وصلُوا خمسكم، وصوموا شهركم، وأدُّوا زكاة أموالكم، وأطيعوا ذا أمركم، تدخلوا جنة ربكم» [رواه الترمذي: ٦١٦].

وعن العِرباض بن سارية على قال: وعظنا رسول الله على يومًا بعد صلاة الغداة موعظة بليغة ذَرَفَتْ منها العيون ووجِلَت منها القلوب، فقال رجل: إن هذه موعظة مودع فماذا تعهد إلينا يا رسول الله؟ قال: «أوصيكم بتقوى الله...» [رواه الترمذي: ٢٦٧٦]. «صلاة الغداة» أي: صلاة الفجر. «وجلت» أي: خافت. «وذرفت» أي: سالت. «فماذا تعهد إلينا» أي: فبأي شيء توصينا.

وعن أبي هريرة و الناس الجنة؟ فقال: سُئل رسول الله عَلَيْهِ عن أكثر ما يدخل الناس الجنة؟ فقال: «تقوى الله، وحُسن الخلق» [رواه الترمذي: ٢٠٠٤].

وعن أبي ذر نَطْقَ قال: قال لي رسول الله عَلَيْهُ: «اتق الله حيثما كنت، وأتبع السيئة الحسنة تمحُها، وخالق الناسَ بخُلُق حسن» [رواه الترمذي: ١٩٨٧].

وعن أبي الدرداء وَ الله قال: «لأن استيقن أن الله تعالى تقبّل مني صلاة واحدة أحب إليّ من الدنيا وما فيها إن الله يقول: ﴿ إِنّمَا يَتَقَبَّلُ ٱللّهُ مِنَ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ [المائدة: ٢٧]» [أخرجه ابن أبي حاتم كما في «الدر المنثور» (٣/ ٥٦)].

وعن حمزة الجزري قال: كتب عمر بن عبد العزيز هي إلى رجل: «أوصيك بتقوى الله، الذي لا يقبل غيرها، ولا يرحم إلا أهلها، ولا يثيب إلا عليها، فإن الواعظين جما كثير، والعاملين بها قليل» [«حلية الأولياء» (٥/ ٢٦٧)].

## الثمرات المترتبة على التقوى كثيرة جدًّا، منها:

- أن الله تعالى يحب المتقين.
- أن المتقين هم أهل البر والخير والصلاح.
- الفوز بالنعيم في الآخرة والنجاة من العذاب.
- أن المتقين لا خوف عليهم ولا هم يحزنون.
  - المتقون هم الفائزون برحمة الله تعالى.
    - حصول البركة للمتقين.
- أن المتقين يسارعون بالتوبة والإنابة لو عصَوْا أو قصَّروا.
- المتقون داخلون تحت معية الله الخاصة، فهو يحفظهم ويحوطهم.
  - النجاة من كيد الأعداء وحصول العون من الله والنصر عليهم.
    - تكفير الذنوب وحصول المغفرة وتعظيم الأجر.
    - اليسر والسهولة في الأمر والخروج من الغم والمحنة.
      - أن الله تعالى يرزق المتقين من حيث لا يحتسبون.
- أن الله يرزقهم العلمَ والحكمة والتفريق بين الحق والباطل، قال الله على: ﴿ يَآَيُّهَا اللهُ عَلَى: ﴿ يَآَيُّهَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى الل

#### الوسائل المعينة على التقوى:

- استحضار العبد علمَ الله تعالىٰ بما يفعله واطلاعه سبحانه عليه.
  - اتخاذ صحبة صالحة تتعاون على البر والتقوى.
  - الإيمان يحث على التقوى، فيعمل العبد على زيادة إيمانه.
    - عبادة الله تورث التقوى.
    - العمل بالوحي المنزَّل يؤدي إلى التقوى.
- الاستعانة بالله تعالى؛ لأن حمل النفس علىٰ تقوى الله في جميع الأحوال شاقٌ عليها، ولا يمكن للعبد أن يأتي بها علىٰ وجهها إلا بإعانة الله له وتوفيقه إليها.
- النظر في سير سلف الأمة وتراجم أهل العلم والفضل، وما كانوا عليه من تقوى الله تعالى في كل أمورهم.
- معرفة ثواب المتقين وما أعده الله لهم في الآخرة من عظيم الأجر. ومعرفة ما أعده لغير المتقين من الوعيد بالنار.
- طلب العلم النافع من الكتاب والسنة، حتى يعلم المأمورات فيأتي بها، والمنهيات فيبتعد عنها، فيكون بذلك قد حقق التقوئ.
- مجاهدة النفس، وهي من أهم وسائل التقوى، فإن ملازمتها شاقة على النفس، وإذا جدَّ المرء وجاهد نفسه وألزمها التقوى، وفقه الله لذلك.
- الدعاء بأن يجعله الله تعالى من المتقين، وأن يعينه على عبادته، ويباعده عن الذنوب والمعاصى.



# 🤲 ۱۰۰. الصدق

الصدق خلق عظيم من أخلاق الإسلام، وشعبة من شعب الإيمان التي بها تتزكى النفوس وتتهذب الأخلاق الظاهرة والباطنة مع الخلق ومع الخالق جل وعلا، وقد أمر الله تعالىٰ بالصدق وأثنىٰ علىٰ الصادقين، وذكر جزاء الصادقين في آيات كثيرة.

والصدق هو: الخبرُ عن الشَّيءِ على ما هو به، وهو نقيضُ الكَذِب. ولقد كان من الأمور الظاهرة لبعثة النبي على أنه يأمر بالصدق وينهى عن الكذب، ففي قصة جعفر بن أبي طالب على في حديثه مع النجاشي أنه قال له: «وأَمَرَنا بصدق الحديث، وأداء الأمانة، وصلة الرحم، وحسن الجوار، والكف عن المحارم والدماء» [رواه أحمد: ١٧٤٠].

### الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أن الصدق من أهم شعب الإيمان:

قال تعالى: ﴿ قُلْ أَوُّنَبِّعُكُم بِخَيْرِمِّن ذَلِكُمْ ۖ لِلَّذِينَ اَتَّقَوْاْ عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّتُ تَجُرِى مِن تَخْتِهَا الْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا وَأَزْوَجُ مُّطَهَّرَةٌ وَرِضُوانٌ مِّنَ اللَّهِ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ فَ اللَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا إِنْنَا ءَامَنَا فَاعْفِرِينَ وَالْمُسْتَغْفِرِينَ بِالْأَسْحَارِ ﴾ [آل عمران: ١٥ - ١٧].

وقال جل وعلا: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّ قُواْ ٱللَّهَ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّلِدِقِينَ ﴾ [التوبة:١١]. أي: اصدقوا والزموا الصدق تكونوا مع أهله، وتنجوا من المهالك، ويجعل لكم فرجًا من أموركم ومخرجًا [تفسير ابن كثير» (٤/ ٢٣٠)].

وقال سبحانه: ﴿إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُسْلِمَتِ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَةِ وَٱلْقَانِينَ وَٱلْمُوْمِنِينَ وَٱلْمُوْمِنِينَ وَٱلْمُتَصِدِقِينَ وَٱلْمُتَصِدِقِينَ وَٱلْمَتَصِدِقِينَ وَٱلْمَتَعِمِينَ وَٱلْمَتَعِمِينَ وَٱلْمَنْعِمِينَ وَٱلْمَنْعِمِينَ وَٱلْمَنْعِمِينَ وَٱلْمَنْعِمِينَ وَٱلْمَنْعِمِينَ وَٱلْمَنْعِمِينَ وَٱلْمَنْعِمِينَ وَٱلْمَنْعِمِينَ وَٱلْمَنْعِمِينَ وَٱلْمَنْعِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُومِينَ وَٱلْمُعْمِينَ وَٱلْمَنْعِمِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُعْمِينَ وَالْمُعْمِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُعْمِينَ وَالْمَنْعِيمِينَ وَالْمَنْعِيمِينَ وَالْمَنْعِيمِينَ وَالْمَنْعِيمِينَ وَالْمَنْعِيمِينَ وَالْمَنْعِيمِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمَنْعِيمِينَ وَالْمَنْعِيمِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمَنْعِيمِينَ وَالْمَنْعِيمِينَ وَالْمَنْعِيمِينَ وَالْمَنْعِيمِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَةُ وَأَجْرَاعُ عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٣٥].

وعن عبد الله بن مسعود فطي قال: قال رسول الله علي : «عليكم بالصدق، فإن

الصدق يهدي إلى البر، وإن البر يهدي إلى الجنة، وما يزال الرجل يصدق ويتحرى الصدق حتى يُكتب عند الله صدِّيقًا، وإياكم والكذب، فإن الكذب يهدي إلى الفجور، وإن الفجور يهدي إلى النار، وما يزال الرجل يكذب ويتحرى الكذب حتى يُكتب عند الله كذَّابًا» [رواه البخاري: ٢٦٠٧، ومسلم: ٢٦٠٧].

وعن أبي سفيان بن حرب و الله قال في حديثه الطويل في قصة هرقل لما سأله عن النبي في فقال: ماذا يأمركم؟ قال أبو سفيان: يقول: «اعبدوا الله وحده ولا تشركوا به شيئًا، واتركوا ما يقول آباؤكم، ويأمرنا بالصلاة والزكاة والصدق والعفاف والصلة» [رواه البخاري: ٧، ومسلم: ١٧٧٣].

والنبي على القول، والأمانة في المعاملة، منهجًا ثابتًا لا يحيد عنه، وقد كان ذلك فيه من الصدق في القول، والأمانة في المعاملة، منهجًا ثابتًا لا يحيد عنه، وقد كان ذلك فيه على الصحية والطبع، فعُرف بذلك قبل البعثة، وكان لذلك يلقّب بالصادق الأمين، واشتهر بهذا وعُرف به بين قومه، وقد اتخذ على من الصدق الذي اشتهر به بين أهله وعشيرته مدخلًا إلى الجهر بالدعوة، فقد روى ابن عباس على قال: لما نزلت ﴿ وَأَنذِرُ عَشِيرَتَكَ اللَّاقَرَبِينَ ﴾ [الشعراء: ٢١٤] صعد النبي على الصفا فجعل ينادي: «يا بني فهر، يا بني عدي» لبطون قريش حتى اجتمعوا، فجعل الرجل إذا لم يستطع أن يخرج أرسل رسولًا لينظر ما هو، فجاء أبو لهب وقريش، فقال على: «أرأيتكم لو أخبرتُكم أن خيلًا بالوادي تريد أن تُغير عليكم أكنتم مُصدِّقيَّ؟». قالوا: نعم، ما جرَّبنا عليك إلا صدقًا. والى: «فإني نذير لكم بين يدي عذاب شديد» [رواه البخاري: ٤٧٧، ومسلم: ٢٠٨].

﴿عَشِيرَتَكَ ﴾ قومك قريشًا ومن تفرع منها. «أرسل رسولًا» أي: أرسل رجلًا يستطلع له الخبر. «أرأيتكم» أي: أخبروني. «خيلًا» أي: فرسان يركبون الخيل. «تُغِير عليكم» أي: تهجم عليكم لتقتلكم. «بين يدي»: قدام وقبل.

وإذا ذكرنا الصدق ذكرنا معه ذلكم الحَدَث الذي عاشته المدينة خمسين ليلة كاملة، إنه خبر الثلاثة الذين تخلفوا عن رسول الله عليه في غزوة تبوك وهم: كعب بن

مالك، ومرارة بن الربيع، وهلال بن أمية وقد تخلّفوا دون عذر، لكنهم صدقوا النبي في حديثهم ولم يكذبوا عليه كما كذب المنافقون الذين اعتذروا بأعذار واهية كاذبة، وحينما جاء كعب بن مالك ولي معتذرًا للنبي في قال له: «إني والله لو جلست عند غيرك من أهل الدنيا، لرأيت أن سأخرج من سخطه بعذر، ولقد أُعطيتُ جدلًا، ولكني والله، لقد علمتُ لئن حدثتك اليوم حديث كذب ترضى به عني، ليوشكن الله أن يُسخطك علي، ولئن حدثتك حديث صدق، تجدُ علي فيه، إني لأرجو فيه عفو الله، لا والله، ما كان لي من عذر، والله ما كنت قط أقوى، ولا أيسر مني حين تخلفت عنك».

وقد عاقبهم النبي عليه بالهجر وأمر المسلمين بهجرهم وأمرهم أن يهجروا أزواجهم، فمكثوا خمسين ليلة لم يقض الله فيهم، وهم يتقلبون على جمر من الحزن والكرب، ولما علم الله منهم صدق توبتهم، وصدق اللجوء إليه، وصدق حديثهم مع النبي عَلَيْ الله عليهم وأنزل في حقهم قرآنًا يُتلىٰ إلىٰ يوم القيامة، لذلك لما تاب الله عليهم وأرسل النبي عَلَيْة إلىٰ كعب بن مالك، قال كعب للنبي عَلَيْة: «يا رسول الله، إن الله إنما نجاني بالصدق، وإن من توبتي أن لا أحدِّث إلا صدقًا ما بقيت، فوالله ما أعلم أحدًا من المسلمين أبلاه الله في صدق الحديث منذ ذكرت ذلك لرسول الله عليه، لأرجو أن يحفظني الله فيما بقيت، وأنزل الله تعالىٰ علىٰ رسوله ﷺ: ﴿ لَّقَد تَّابَ ٱللَّهُ عَلَى ٱلنَّبِيِّ وَٱلْمُهَاجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ ٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُ فِي سَاعَةِ ٱلْعُسْرَةِ مِنْ بَعَدِ مَا كَادَ يَزِيغُ قُلُوبُ فَرِيقِ مِّنْهُمْ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ إِنَّهُ و بِهِمْ رَءُونُ رَّحِيمٌ ١ وَعَلَى ٱلثَّلَاثَةِ ٱلَّذِينَ خُلِّفُواْ حَتَّىۤ إِذَا ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ ٱلْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمْ أَنفُسُهُمْ وَظَنُّوٓاْ أَن لَّا مَلْجَأَ مِنَ ٱللَّهِ إِلَّآ إِلَيْهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِ مَرِلِي تُوبُوَّا إِنَّ ٱللَّهَ هُو ٱلتَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ١ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّادِقِينَ ﴾ [التوبة: ١١٧ - ١١٩]، فوالله ما أنعم الله عليَّ من نعمة قط بعد أن هداني للإسلام، أعظم في نفسي من صدقي لرسول الله عليه، أن لا أكون كذبته، فأهلك كما هلك الذين كذبوا... " [رواه البخاري: ٤٤١٨، ومسلم: ٢٧٦٩].

قوله: «سخطه» أي: غضبه. «جدلًا» أي: فصاحة وقوة حجة وكلام. «تجد» أي: تغضب. «أبلاه» أي: اختبره.

وعن أبي الحوراء السعدي قال: قلتُ للحسن بن علي وَ السَّهُ عَلَيْهُ مَا لا يريبك، فإن رسول الله عَلَيْهُ: «دع ما يريبك إلى ما لا يريبك، فإن الصدق طمأنينة، وإن الكذب ريبة» [رواه الترمذي: ٢٥١٨].

قوله: «دع ما يريبك» أي: اترك ما تشك في كونه حسنًا أو قبيحًا أو حلالًا أو حرامًا. «فإن «إلى ما لا يريبك» أي: وتمسك بما لا شك فيه يعني: ما تيقنتَ حُسنه وحِلَّه. «فإن الصدق طمأنينة» أي: يطمئن إليه القلب ويسكن. «وإن الكذب ريبة» أي: يقلق به القلب ويضطرب.

قال الشيخ ابن عثيمين هذا (فالكذب لا شك أنه ريبة وقلق للإنسان، ويرتاب الإنسان: هل علم الناس بكذبه أم لم يعلموا؟ فلا يزال في شك واضطراب. فنأخذ من هذا الحديث أنه يجب على الإنسان أن يدع الكذب إلى الصدق؛ لأن الكذب ريبة، والصدق طمأنينة (شرح رياض الصالحين) (١/ ٣٠١)].

وعن حكيم بن حزام رضي قال: قال رسول الله رسي الله الله وعن حكيم بن حزام والله قال قال وسول الله والله والمنابع والمنابع

«البيّعان» أي: المتبايعان، وهما البائع والمشتري. «بالخيار» أي: لهما حق الاختيار في أن يُمضيا البيع أو ينقضاه. «ما لم يتفرقا» أي: من مجلس العقد. «فإن صدقا» فيما يصفان السلعة به من الصفات المرغوبة. «وبيّنا» أي: بيّن كل منهما للآخر ما يحتاج إلى بيانه من عيب ونحوه في السلعة أو الثمن. «كذبا» أي: في الأوصاف. «مُحقت» من المحق، وهو النقصان وذهاب البركة.

وقال على بن أبى طالب رضي الله عند الناس ثلاث وجبت له عليهم



ثلاث، من إذا حدَّثهم صدقهم، وإذا ائتمنوه لم يخنهم، وإذا وعدهم وفي لهم، وجب له عليهم أن تحبه قلوبهم، وتنطق بالثناء عليه ألسنتهم، وتظهر له معونتهم» [«الآداب الشرعية» (١/ ٢٩)].

وقال نافع مولى ابن عمر: طاف ابن عمر شخصة سبعًا وصلى ركعتين، فقال رجل من قريش: ما أسرع ما طفت وصليت يا أبا عبد الرحمن؟ فقال ابن عمر: «أنتم أكثر منا طوافًا وصيامًا، ونحن خير منكم بصدق الحديث، وأداء الأمانة، وإنجاز الوعد» [«مدارج السالكين» (٢/ ٢٩٠)].

## ثمرات الصدق:

يتبين لنا من خلال نصوص القرآن والسنة السابقة أن لخلق الصدق ثمرات عظيمة منها:

- الهداية إلىٰ الجنة، والبعد عن النار، وكتابته عند الله تعالىٰ في الصديقين.
- مغفرة الذنوب، وتكفير السيئات، والحصول على الثواب الجزيل في الآخرة.
- الصادق الذي يتحرى الصدق يُحشر يوم القيامة مع النبيين والشهداء والصالحين.
  - الصدق نجاة من المهالك في الدنيا والآخرة.
  - الصدق من أعظم صفات المتقين الذين هم عباد الرحمن.
- الصادقون يحبهم الناس، ويثنون عليهم، ويثقون بهم، ويأتمنونهم في سائر معاملاتهم.
  - الصدق يورث الطمأنينة في القلب، وهو دليل القوة، وسمة الثقة بالنفس.
    - الصدق في البيع والشراء وسائر المعاملات يجلب البركة في المال.
      - الصدق يبعد صاحبه عن النفاق.
      - الصدق يؤدي إلى تماسك المجتمع وترابط أفراده.
- بالصدق تحصل البركة في الأعمال والأموال، ومن ذلك حصول البركة في البيع

١٣٦

والشراء. كما هو بين في حديث البيع والشراء السابق الذكر.

### الأسباب والوسائل المعينة على تحقيق الصدق:

- مراقبة الله تعالى؛ فإن إيمان المرء بأن الله على معه، يبصره ويسمعه، يدفعه للخشية والتحفظ وتحري الصدق في كلامه، قال الله تعالى: ﴿ أَلَوْ تَرَأَنَّ اللّهَ يَعَلَمُ مَا فِي الخشية والتحفظ وتحري الصدق في كلامه، قال الله تعالى: ﴿ أَلَوْ تَرَأَنَّ اللّهَ يَعَلَمُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَا يَكُونُ مِن نَجُوى ثَلَاثَةٍ إِلّا هُو رَابِعُهُمْ وَلَا خَسَةٍ إِلّا هُو سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلاَ أَصَاتُمُ إِلّا هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُولًا ثُمَّ يُنبِّئُهُم بِمَا عَمِلُواْ يَوْمَ الْقِيكَمَةِ إِنَّ اللّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ مِن ذَلِكَ وَلاَ أَصَاتُهُ إِلَا هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُولًا ثُمَّ يُنبِّئُهُم بِمَا عَمِلُواْ يَوْمَ الْقِيكَمَةِ إِنَّ اللّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيهُ ﴾ [المجادلة: ٧].

- أن يستحضر العبد أن كلماته وخطراته، وحركاته وسكناته كلها محصية مكتوبة، قال تعالى: ﴿ مَّا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَيدٌ ﴾ [ق: ١٨]، وقال سبحانه: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُم لَكُ فَظِينَ ۞ كِرَامًا كَتِبِينَ ۞ يَعَلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ﴾ [الانفطار: ١٠ - ١٢]، وقال تعالى: ﴿ هَلَا كِتَبُنَا يَنطِقُ عَلَيْكُم بِٱلْحَقُّ إِنَّا كُنَّا نَسْتَنسِخُ مَا كُنتُم تَعْمَلُونَ ﴾ [الجاثية: ٢٩]؛ فإذا استحضر هذه المعانى فإن ذلك يقوده إلى الصدق في الأقوال والأعمال وسائر الأحوال.

- الحياء؛ فإنه يحجب صاحبه عن كل ما هو مستقبح شرعًا وعقلًا وعرفًا، فالمرء يستحيي أن يُعرف بين الناس أنه كذاب، وهذا هو الذي حمل أبا سفيان - وهو يومئذ مشرك - أن يصدق هرقل وهو يسأله عن النبي عليه قال أبو سفيان: «فوالله لولا الحياء من أن يأثروا علي كذبًا لكذبت عنه» [رواه البخاري: ٧، ومسلم: ١٧٧٣]. «يأثروا علي كذبًا» أي: ينقلوا عنى أني كذبت.

قال ابن حجر على: "وفيه دليل على أنهم كانوا يستقبحون الكذب، إما بالأخذ عن الشرع السابق، أو بالعرف... وقد ترك الكذب استحياء وأنفة من أن يتحدثوا بذلك بعد أن يرجعوا، فيصير عند سامعي ذلك كذابًا" ["فتح الباري" (١/ ٣٥)].

- الاستعانة بالله تعالى؛ لأن حمل النفس على الصدق في جميع أمورها شاقٌ عليها، ولا يمكن لعبد أن يأتي به على وجهه إلا بإعانة الله له وتوفيقه إليه.

- معرفة ثواب الصدق وما أعده الله للصادقين، ومعرفة وعيد الله للكذابين المفترين.

- مجاهدة النفس، وهي من أهم وسائل الصدق، فإن ملازمة الصدق شاقة على النفس؛ ولهذا قال ابن القيم هي: «فحمل الصدق كحمل الجبال الرواسي، لا يطيقه إلا أصحاب العزائم، فهم يتقلبون تحته تقلب الحامل بحمله الثقيل، والرياء والكذب خفيف كالريشة لا يجد له صاحبه ثقلًا البتة، فهو حامل له في أي موضع اتفق، بلا تعب ولا مشقة ولا كلفة، فهو لا يتقلب تحت حمله ولا يجد ثقله» [«مدارج السالكين» (٢/ ٢٦٤)].

ولكن مع هذا، فإن المرء إذا جدَّ وجاهد نفسه وألزمها الصدق، وفقه الله لذلك.



# 🛸 ملب العلم 🔘

طلب العلم من أهم شعب الإيمان، ومن أوجب واجبات الإسلام، وهو أول ما يجب على المكلف أن يحصِّله، فالعلم مقدَّم على العمل؛ لأنه شرط فيه، فلا يصح عمل بلا علم، فهو كالطهارة للصلاة.

وطلب العلم فريضة علىٰ كل مسلم، لكن يختلف من شخص لآخر، فعامة المسلمين يفترض عليهم أن يتعلموا من دينهم ما ينفي عنهم الجهل بأصول الإسلام، وفرائضه، وما تصح به عبادتهم؛ فكل من وجب عليه عمل وجب عليه عِلْمُه، فمن وجبت عليه الصلاة وجب عليه أن يتعلم أحكامها، ومن وجب عليه الحج وجب عليه أن يتعلم أحكامها، ومن وجب عليه ومن عين عليهم لا عليه أن يتعلم أحكامه،... وهكذا، وهذا العلم في حق هؤلاء فرض عين عليهم لا يُعذَرون بتركه.

ومن العلم ما يكون فرض كفاية على جماعة المسلمين، وهو طلب العلم لإدراك منازل العلماء ولتعليم الناس والدعوة إلى الله، فهذا إن قام به بعضٌ أفراد الجماعة المسلمة سقط عن الباقين، وطلب العلم في هذه الصورة: بأن يجتهد المرء في سلوك كل سبيل يستطيع به تحصيل علوم الشريعة التي تُقصد لذاتها، وهي العقيدة، والتفسير، والفقه، والحديث، وما يعين على فهم هذه العلوم مما يسمى بعلوم الآلة، كعلوم اللغة العربية، وأصول الفقه، وعلوم الحديث.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «والعلم الممدوح الذي دل عليه الكتاب والسنة هو العلم الذي ورثة الأنبياء؛ إن الأنبياء هو العلم الذي ورثته الأنبياء. كما قال النبي عليه: «إن العلماء ورثة الأنبياء؛ إن الأنبياء لم يورثوا درهما ولا دينارا، وإنما ورثوا العلم، فمن أخذه أخذ بحظ وافر» [رواه أحمد: م١٧١٥]». [مجموع الفتاوي: (٧/ ١٨٤)].

### الأدلة على أن طلب العلم من أهم شعب الإيمان:

قال عَنْ : ﴿ يُؤْتِى ٱلْحِكَمَةَ مَن يَشَآءٌ وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكَمَةَ فَقَدْ أُوتِي خَيْرًا كَثِيرًا ۗ وَمَا يَزُتَ كُونِ الْمِرَةِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللّهُ عَلَا عَالِمُ عَلَيْكُمْ عَلَا عَالِمُ عَلَيْكُمْ عَلَا عَالِمُ عَلَا عَالِمُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلْمُ عَلَا عَلَا

الحكمة: إصابة الحق والعمل به، وهي العلم النافع والعمل الصالح [«مفتاح دار السعادة» (١/ ٥٢)].

وقال تعالىٰ: ﴿ شَهِدَ ٱللَّهُ أَنَّهُ وَلَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَٱلْمَلَابِكَةُ وَأُوْلُواْ ٱلْعِلْمِ قَآبِمًا بِٱلْقِسْطِ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُو اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَنَّهُ اللَّهُ وَٱلْحَزِيزُ ٱلْحُكِيمُ ﴾ [آل عمران: ١٨].

قال العلامة ابن القيم على العلم وأهله من وجوه: أحدها: استشهادهم دون وهو توحيده، وهذا يدل على فضل العلم وأهله من وجوه: أحدها: استشهادهم دون غيرهم من البشر. والثاني: اقتران شهادتهم بشهادته سبحانه وبشهادة ملائكته. والثالث: أن في ضمن هذا تزكيتهم وتعديلهم فإن الله لا يستشهد من خلقه إلا العدول. الرابع: أنه سبحانه جعل شهادتهم حجة على المنكرين فهم بمنزلة أدلته وآياته وبراهنيه الدالة على توحيده...» [«مفتاح دار السعادة» باختصار (١/ ٤٨)].

وقال عَيْنَ: ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۗ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُواْ ٱلْأَلْبَبِ ﴾ [الزمر: ٩].

وقال سبحانه: ﴿ يَرْفَعِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُرْ وَٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ دَرَجَاتٍ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [المجادلة: ١١].

وقال تبارك اسمه: ﴿ إِنَّمَا يَخُشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَوُّا ﴾ [فاطر: ٢٨].

قال ابن كثير هج: «أي: إنما يخشاه حق خشيته العلماء العارفون به؛ لأنه كلما كانت المعرفة للعظيم القدير العليم الموصوف بصفات الكمال المنعوت بالأسماء الحسنى -كلما كانت المعرفة به أتم والعلم به أكمل، كانت الخشية له أعظم وأكثر» [«تفسير ابن كثير» (٦/ ٤٤٥)].

وقال تعالىٰ: ﴿وَتِلْكَ ٱلْأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ ۗ وَمَا يَعْقِلُهَاۤ إِلَّا ٱلْعَالِمُونَ﴾ [العنكبوت: ٤٣].

وقال عَنْ : ﴿ بَلْ هُوَ ءَايَكُ بَيِّنَتُ فِي صُدُورِ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْمِامَ ۚ وَمَا يَجْحَدُ بِعَايَنِنَآ إِلَّا الظَّلِامُونَ ﴾ [العنكبوت: ٤٩].

قال السعدي هي: «أي: ﴿بَلَ ﴾ هذا القرآن ﴿ عَايَاتٍ بَيِسَّاتٍ ﴾ لا خفيات ﴿ فِي صُدُورِ اللَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ ﴾ وهم سادة الخلق، وعقلاؤهم، وأولو الألباب منهم، والكُمَّل منهم. فإذا كان آيات بينات في صدور أمثال هؤ لاء، كانوا حجة على غيرهم، وإنكار غيرهم لا يضر، ولا يكون ذلك إلا ظلمًا، ولهذا قال: ﴿ وَمَا يَجْحَدُ بِكَايَتِنَا ٓ إِلَّا ٱلظَّلِمُونَ ﴾ لأنه لا يجحدها إلا جاهل تكلم بغير علم، ولم يقتد بأهل العلم، وإما متجاهل عرف أنه حق فعانده، وعرف صدقه فخالفه ». [ «تفسير السعدي» (ص: ٣٣٢)].

وعن معاوية بن أبي سفيان وَ قَالَ: سمعت النبي عَلَيْة يقول: «مَن يُرِد الله به خيرًا يفقهه في الدين» [رواه البخاري: ٧١، ومسلم: ١٠٣٧].

«السكينة» أي: الطمأنينة والوقار. «وغشيتهم الرحمة» أي: أتتهم وعَلَتهم وعَلَتهم وغطَّتهم. «وحفَّتهم الملائكة» أي: أحاطت بهم ملائكة الرحمة والبركة، أو طافوا بهم وداروا حولهم إلىٰ سماء الدنيا يستمعون القرآن ودراستهم ويحفظونهم من الآفات.

وعن كثير بن قيس قال: كنت جالسًا مع أبي الدرداء وعن كثير بن قيس قال: كنت جالسًا مع أبي الدرداء وعن كثير بن قيس قال: يا أبا الدرداء: إني جئتك من مدينة الرسول على لله لله يعلى الله عن رسول الله على ما جئتُ لحاجة، قال: فإني سمعت رسول الله على يقول: «من سلك طريقًا يطلب فيه علمًا سلك الله به طريقًا من طرق الجنة، وإن الملائكة لتضع أجنحتها

رضا لطالب العلم، وإن العالم ليستغفر له من في السموات ومن في الأرض والحيتان في جوف الماء، وإن فضل العالم على العابد كفضل القمر ليلة البدر على سائر الكواكب، وإن العلماء ورثة الأنبياء، وإن الأنبياء لم يورثوا دينارًا ولا درهما، إنما ورَّثوا العلم، فمن أخذه أخذ بحظ وافر» [رواه أبو داود: ٣٦٤١].

وعن أبي أمامة الباهلي تلقيق قال: ذُكر لرسول الله على رجلان أحدهما عابد والآخر عالم، فقال رسول الله على العالم على العابد كفضلي على أدناكم، وإن الله وملائكته وأهل السماوات والأرضين حتى النملة في جُحرها وحتى الحوت ليُصلُّون على معلِّم الناس الخير» [رواه الترمذي: ٢٦٨٥]. «ليصلون» أي: يدعون له بالخير ويستغفرون له.

وعن أبي هريرة والمحملة إلا من صدقة جارية، أن رسول الله والله وعن عبد الله بن مسعود والمحملة والله وال

«لا حسد» المراد: حسد الغطبة، وهو أن يرئ النعمة في غيره فيتمناها لنفسه من غير أن تزول عن صاحبها وهو جائز ومحمود. «فسلطه على هلكته في الحق» أي: تغلب على شح نفسه وأنفقه في وجوه الخير. «الحكمة» أي: العلم الذي يمنع من الجهل ويزجر عن القبيح.

وعن عقبة بن عامر على قال: قال رسول الله على: «أيكم يحب أن يغدو كل يوم إلى بطحان أو إلى العقيق، فيأتي منه بناقتين كُوْماوَين في غير إثم ولا قطع رحم؟». فقلنا: يا رسول الله نحب ذلك، قال: «أفلا يغدو أحدكم إلى المسجد فيعلَم أو يقرأ آيتين من كتاب الله على، خير له من ناقتين، وثلاث خير له من ثلاث، وأربع خير له من أعدادهن من الإبل» [رواه مسلم: ٨٠٣].

«يغدو» أي: يذهب أول النهار. «بطحان» اسم واد بالمدينة. «العقيق» هو على ثلاثة أميال أو ميلين من المدينة، وخصهما بالذكر لأنهما أقرب المواضع التي يقام فيها أسواق الإبل إلى المدينة. «كوماوين» الكوماء: العظيمة السنام، وهي من خيار الإبل. وعن عامر بن واثلة، أن نافع بن عبد الحارث لقي عمر بعُسْفان، وكان عمر يستعمله على مكة، فقال: من استعملت على أهل الوادي، فقال: ابن أبزى، قال: ومن ابن أبزى؟ قال: ومن مولى؟ قال: إنه قارئ لكتاب

الله على الله على الفرائض، قال عمر: أما إن نبيكم على قل قال: «إن الله يرفع بهذا

الكتاب أقوامًا، ويضع به آخرين » [رواه مسلم: ٨١٧].

«عُسْفان» قرية بين مكة والمدينة. «يستعمله» أي: يجعله عاملًا له وأميرًا. «أهل الوادي» يعني: مكة. «مولئ» أي: عبد. «عالم بالفرائض» أي: عالم بالمواريث. «إن الله يرفع بهذا الكتاب أقوامًا ويضع به آخرين» يعني: من حفظ القرآن وتعلم أحكامه وعمل به، يرفع الله درجته في الدنيا الآخرة، ويرزقه عزة وشرفًا، ومن ترك القرآن فلم يتعلمه ولم يعمل به أذله الله تعالى في الدنيا والآخرة.

وعن ابن عباس و قال: «إن الذي يعلِّم الناسَ الخيرَ يستغفر له كل دابة حتى الحوت في البحر» [«العلم» لزهير بن حرب (ص: ٧)].

وقال ابن المبارك هي: «إذا كان يوم القيامة وُزن حِبر العلماء ودم الشهداء فرجح حِبر العلماء علىٰ دم الشهداء» [«النكت علىٰ مقدمة ابن الصلاح» للزركشي (٣/ ٥٩٠)].

وقال الفضيل بن عياض هه: «عالم عامل معلّم يُدعىٰ كبيرًا في ملكوت السماوات» [«سنن الترمذي» (٥/ ٥٠)].

#### الثمرات المترتبة على طلب العلم:

- رفعة المنزلة عند الله تعالى، فإن الله نفى التسوية بين من يعلم ومن لا يعلم.
  - العلم من أسباب رفع الدرجات في الآخرة.



- أن الله جعل العلماء شهداء على ألوهيته ووحدانيته، بل قرن سبحانه شهادتهم بشهادته وشهادة الملائكة.
- أن العلماء هم ورثة الأنبياء، وكفى بهذا شرفًا، وفي هذا دليل على أنهم أقرب الناس إلى الأنبياء، فإن الميراث لا يكون إلا لأقرب الناس.
- أن من أُوتي العلم فقد أوتي الخير الكثير، وهو دليل على إرادةِ اللهِ الخيرَ بالعبد.
- العلم سبب لخشية الله تعالى، بل هو أعظم أسباب الخشية، فعلى قدر علم العبد بربه تكون خشيته منه.
  - أهل العلم هم أهل الفهم عن الله، والاعتبار بآياته دون غيرهم.
- العلم من أعظم أسباب دخول الجنة لمن أعطاه حقه من عمل به وإخلاص النية فيه، فمن سلك طريق العلم فإنما يسلك طريقًا إلىٰ الجنة.
- أنه سبب لاستغفار جميع المخلوقات لصاحبه، فالعالم يستغفر له من في السماوات ومن في الأرض، فتستغفر له الملائكة في السماء، والحيتان في البحر، وفي هذا إشارة إلىٰ قرب العلماء من رحمة الله ومغفرته أكثر من غيرهم.
- مجالس العلم سبب من أسباب نزول السكينة على أهلها، وغشيان رحمة الله تعالى لهم، ويذكرهم الله تعالى في الملأ الأعلى بين الملائكة المكرمين.
  - أن الملائكة تضع أجنحتها لطالب العلم تواضعًا له ومحبة فيما يطلب.
- العلم من أعظم الأعمال التي تنفع العبد بعد موته ويصل إليه ثوابها، فمن ترك علمًا ينتفع به ككتب صنَّفها، أو أناس اهتدوا علىٰ يديه، أو طلبة علم تعلموا علىٰ يديه، فقد ترك عملًا يجرى عليه ثوابه بعد موته.

### الأسباب والوسائل المعينة على طلب العلم:

- الاستعانة بالله تعالىٰ، فإن العبد إذا توجه إلىٰ مولاه جل في علاه أن يعينه علىٰ طلب العلم، هان عليه كل ما صعب عليه، وتيسر له كل عسير.

١٤٤

- ابتغاء الأجر والثواب من الله سبحانه وتعالى؛ فإن من أهم ما يعين المرء المسلم على طلب العلم أن يتذكر ما أعده الله تعالى لطلبة العلم وللعلماء في الآخرة من الأجر العظيم والنعيم المقيم.

- مطالعة كتاب الله تعالى وسنة رسوله على وتدبرهما؛ فإن كثيرًا من نصوصهما تحض على طلب العلم وتبين فضل العلم والعلماء.
- معرفة شرف ما يطلبه، فمن عرف شرف العلم عَلَت همته في طلبه، وبذل في سبيله كل غال ونفيس.
- مما يعين على طلب العلم أن يعطيه الإنسان أفضل أوقات حياته، فالعلم لا يعطيك بعضه حتى تعطيه كلك، أما من أعطى العلم أوقات فراغه فهذا لا يحصِّل منه إلا القليل.
- أن يصاحب من كان على شاكلته، فطالب العلم يحرص على عدم مصاحبة البطالين والسوقة، بل يصاحب العلماء وطلبة العلم.
  - الاقتداء بالسلف الصالح في حرصهم علىٰ طلب العلم واجتهادهم فيه.
- الدعاء، وهو من أعظم الأسباب المعينة على طلب العلم، فقد أمر الله تعالى نبيه على طلب من ربه زيادة العلم، فقال تعالى: ﴿ وَقُل رَّبِّ زِدْنِي عِلْمًا ﴾ [طه: ١١٤]، وكان من دعائه عَلَيْ: «اللهم إني أسألك علمًا نافعًا، ورزقًا طيبًا، وعملًا متقبلًا» [رواه ابن ماجه: ٩٢٥].



## 🤲 ۲۲. نشر العلم 🛸

امتن الله تعالىٰ علىٰ كثير من عباده بالعلم النافع، وجعله من إرادة الخير بهم، وجعل من زكاة هذا العلم أن ينشروه ويعلِّموه غيرهم، ووعد علىٰ ذلك الأجر العظيم في الآخرة؛ لذا كان تعليم الناس ما جهلوه وتبصيرهم بأمور دينهم من فضائل الأعمال، وعبادة من أفضل العبادات، وشعبة من أهم شعب الإيمان.

ونشر العلم: يعني بذله ونقله لكل من طلبه، بل ومن لم يطلبه، وأن يسعى لجعله شائعًا بين الناس، غير مقتصر على فئة دون أخرى.

ونشر العلم يشمل صورًا كثيرة، منها الوعظ والتذكير بالله على المنابر، ومنها الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وأيضًا نشره من خلال التأليف والكتابة فيما يهم المسلمين من أمور دينهم، وتعليم الناس ما يجب عليهم من أحكام، سواء من خلال المقاطع المسجلة والمرئية، أو الترجمة، ويدخل فيه توزيع الكتيبات والمطويات التي تشتمل على دعوة أو تعليم أو وعظ.

### الأدلة من الكتاب والسنة على أن نشر العلم من أهم شعب الإيمان:

قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُواْ كَافَّةَ ۚ فَلُولَا نَفَرَمِن كُلِّ فِرْقَةِ مِّنْهُمْ طَآبِفَةٌ لِيَتَفَقَهُواْ فِي ٱلدِّينِ وَلِيُنذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوٓاْ إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَخَذَرُونَ ﴾ [التوبة: ١٢٢].

قال السعدي هي: «يقول تعالىٰ منبِّها لعباده المؤمنين علىٰ ما ينبغي لهم: ﴿ وَمَا كَانَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُواْ كَافَّةَ ﴾ أي: يخرجوا جميعًا لقتال عدوهم، فإنه يحصل عليهم المشقة بذلك، وتفوت به كثير من المصالح الأخرىٰ ﴿ فَلَوْلَا نَفَرَمِن كُلِّ فِرْقَةِ مِنْ عَلَيْهِم المشقة بذلك، والقبائل ﴿ طَّابِفَةٌ ﴾ تحصل بها الكفاية والمقصود لكان أولىٰ. ثم نبه علىٰ أن في إقامة المقيمين منهم وعدم خروجهم مصالح لو خرجوا لفاتتهم، فقال: ﴿ لِيَّتَفَقّهُواْ ﴾ أي: القاعدون ﴿ فِي ٱلدِّينِ وَلِيُنذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُواْ إِلَيْهِمْ ﴾ أي.

ليتعلموا العلم الشرعي، ويعلموا معانيه، ويفقهوا أسراره، وليعلِّموا غيرهم، ولينذروا قومهم إذا رجعوا إليهم.

ففي هذا فضيلة العلم، وخصوصًا الفقه في الدين، وأنه أهم الأمور، وأن من تعلم علمًا فعليه نشره وبثه في العباد ونصيحتهم فيه، فإن انتشار العلم عن العالم من بركته وأجره الذي ينمىٰ له.

وأما اقتصار العالم على نفسه، وعدم دعوته إلى سبيل الله بالحكمة والموعظة الحسنة، وترك تعليم الجهال ما لا يعلمون، فأي منفعة حصلت للمسلمين منه؟ وأي نتيجة نتجت من علمه؟ وغايته أن يموت فيموت علمه وثمرته، وهذا غاية الحرمان، لمن آتاه الله علمًا ومنحه فهمًا» [«تفسير السعدي» (ص: ٣٥٥)].

و قال سبحانه: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَاقَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ لَتُكَبِّ نُنَّهُ وَلِلنَّاسِ وَلَا تَكْتُمُونَهُ و فَنَبَذُوهُ وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ وَاشْتَرَوْاْ بِكِ ثَمَنَاقِلِيلًا ۖ فَبِئْسَ مَا يَشْتَرُونَ ﴾ [آل عمران: ١٨٧].

قال ابن كثير على: «هذا توبيخ من الله وتهديد لأهل الكتاب، الذين أخذ عليهم العهد على ألسنة الأنبياء أن يؤمنوا بمحمد على ألسنة الأنبياء أن يؤمنوا بمحمد على ألسنة الأنبياء أن يؤمنوا بمحمد على أهبة من أمره، فإذا أرسله الله تابعوه، فكتموا ذلك وتعوضوا عما وعدوا عليه من الخير في الدنيا والآخرة بالدون الطفيف، والحظ الدنيوي السخيف، فبئست الصفقة صفقتهم، وبئست البيعة بيعتهم.

وفي هذا تحذير للعلماء أن يسلكوا مسلكهم فيصيبهم ما أصابهم، ويسلك بهم مسلكهم، فعلى العلماء أن يبذلوا ما بأيديهم من العلم النافع، الدال على العمل الصالح، ولا يكتموا منه شيئًا» [«تفسير ابن كثير» (٢/ ١٨٠)].

وقال تبارك اسمه: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلْنَا مِنَ ٱلْبَيِّنَتِ وَٱلْهُدَىٰ مِنْ بَعَدِ مَا بَيَّنَهُ لِلنَّاسِ فِي ٱلْكِتَابِ أُوْلَيَإِكَ يَلْعَنُهُمُ ٱللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ ٱللَّعِنُونَ ﴾ [البقرة: ١٥٩].

قال السعدي هذه الآية -وإن كانت نازلة في أهل الكتاب وما كتموا من شأن الرسول على وصفاته - فإن حكمها عام لكل من اتصف بكتمان ما أنزل الله ﴿ مِنَ

البَيْتَتِ الدالات على الحق المظهرات له ﴿ وَالْهُدَىٰ ﴾ وهو العلم الذي تحصل به الهداية إلى الصراط المستقيم، فإن الله أخذ الميثاق على أهل العلم، بأن يبينوا للناس ما من الله به عليهم من علم الكتاب ولا يكتموه، فمن نبذ ذلك وجمع بين المفسدتين، كتم ما أنزل الله، والغش لعباد الله، فأولئك ﴿ يَلْعَنْهُمُ اللهُ ﴾ أي: يُبعدهم ويطردهم عن قربه ورحمته ﴿ وَيَلْعَنْهُمُ اللهِ عِنْهُمُ اللهِ عَلَيهم اللعنة من جميع الخليقة، فتقع عليهم اللعنة من جميع الخليقة، لسعيهم في غش الخلق وفساد أديانهم، فالكاتم لما أنزل الله، مضاد لأمر الله مشاق لله، يبين الله الآيات للناس ويوضحها، وهذا يطمسها، فهذا عليه هذا الوعيد الشديد » [انظر: «تفسير السعدى» (ص: ٧٧)].

وعن عبد الله بن عمر و تعلقه أن النبي عليه قال: «بلّغواعني ولو آية» [رواه البخاري: ٣٤٦]. وعن زيد بن ثابت قطعه قال: سمعت رسول الله عليه يقول: «نضر الله امرأ سمع منا حديثًا فحفظه حتى يبلغه، فرب حامل فقه إلى من هو أفقه منه، ورب حامل فقه ليس بفقيه» [رواه أبو داود: ٣٦٦٠].

«نضر الله امراً» معناه: خصه الله بالبهجة والسرور في الدنيا، ونعمه في الآخرة بالجنة، وإنما خُصَّ حافظ سنته على ومبلغها بهذا الدعاء؛ لأنه سعى في نضارة العلم وتجديد السنة، فجازاه في دعائه له بما يناسب حاله في المعاملة [ينظر: «قوت المغتذي على جامع الترمذي» (٢/ ٢٦١)].

وعن أبي بكرة والله عن النبي والله أنه قال في حجة الوداع: «إن دماءكم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرام، كحرمة يومكم هذا، في شهركم هذا، ألا ليبلغ الشاهد منكم الغائب» [رواه البخارى: ١٠٥].

وعن أبي موسىٰ وَاللَّهُ عن النبي الله قال: «مثل ما بعثني الله به من الهدى والعلم كمثل الغيث الكثير أصاب أرضًا، فكان منها نقية قبلت الماء، فأنبتت الكلأ والعشب الكثير، وكانت منها أجادب، أمسكت الماء، فنفع الله بها الناس، فشربوا وسقوا وزرعوا،

وأصابت منها طائفة أخرى إنما هي قيعان، لا تمسك ماء، ولا تنبت كلأ، فذلك مثل من فَقُه في دين الله، ونفعه ما بعثني الله به، فعلم وعَلَّم، ومثل من لم يرفع بذلك رأسًا، ولم يقبل هدى الله الذي أُرسلت به» [رواه البخاري: ٧٩، ومسلم: ٢٢٨٢].

«الغيث» أي: المطر الذي يأتي عند الاحتياج إليه. «نقية» أي: طيبة. «الكلأ» أي: نبات الأرض رطبًا كان أم يابسًا. «العشب» أي: النبات الرطب. «أجادب» أي: الأرض التي لا تشرب الماء ولا تنبت. «قيعان» أي: الأرض المستوية الملساء. «فذلك» أي: النوع الأول. «من لم يرفع بذلك رأسًا» أي: تكبر وأعرض عن العلم والتعلم.

وعن أبي هريرة رضي قال: قال رسول الله على: «من سُئل عن علم فكتمه، ألجمه الله بلجام من ناريوم القيامة» [رواه أبو داود: ٣٦٥٨].

«ألجمه الله بلجام من نار» أي: أدخل الله في فمه لجامًا من نار مجازاة له حيث ألجم نفسه بالسكوت عن نشر العلم عندما سُئل عنه.

وعن ابن عباس فلي قال: قال رسول الله عليه: «تسمعون، ويُسمع منكم، ويُسمع ممن يَسمع منكم» [رواه أحمد: ٢٩٤٥].

قوله: «تسمعون ويُسمع منكم» هو خبر يعني به الأمر، أي: لتسمعوا مني الحديث وتبلّغوه عنى، وليسمعه من بعدي منكم، وهكذا أداء للأمانة، وإبلاغًا للرسالة.

وعن أبي هريرة وَالله من الله عَلَيْهِ قال: «من دعا إلى هدى، كان له من الأجر مثل أجور مَن تبعه، لا ينقص ذلك من أجورهم شيئًا، ومن دعا إلى ضلالة، كان عليه من الإثم مثل آثام مَن تبعه، لا ينقص ذلك من آثامهم شيئًا» [رواه مسلم: ٢٦٧٤].

وعن أبى أمامة الباهلي نَطْقَعُ قال: قال رسول الله ﷺ: «إن الله وملائكته وأهل

السماوات والأرضين، حتى النملة في جُحرها، وحتى الحوت، لَيُصلون على مُعلِّم الناس الخير» [رواه الترمذي: ٢٦٨٥]. «يصلون» أي: يدعون ويستغفرون.

وعن ابن عباس تَطْقَهُا قال: «معلِّم الخير يستغفر له كل شيء حتى الحوت في البحر» [«مصنف ابن أبي شيبة»: ٢٦١١٣].

وقال الفضيل بن عياض هي: «عالم عامل معلّم يُدعىٰ كبيرًا في ملكوت السماوات» [«سنن الترمذي» (٥٠ /٥٠)].

#### مرات نشر العلم:

إن لنشر العلم من الثمرات ما لا يحصره العد، ولا تسعه الأسطر، فنذكر منها:

- أنه سبب لبقاء الشريعة؛ لأن اندثار العلم اندثار للدين، فإننا لا يمكننا أن نعبد الله إلا بالعلم، فمن عبد الله على جهل وقع في الشرك والبدع و لابد.
- أنه سبب لاندفاع سخط الله عن الأمة، فإنه ما من أمة تركت العلم بدينها إلا وتركت معظم شعائر الدين، أو فعلت ما ليس بشرع ظنًا منها أنه شرع، وكان هذا سبب تسليط الله عليهم عدوهم فاستباحهم.
- أن القيام على نشر العلم سبب لنضرة الوجه في الدنيا والآخرة، خصوصًا ما كان من حديث رسول الله عليه.
- أنه من أعظم أبواب الحسنات الجارية؛ حيث إن الداعي إلى الخير له من الأجر مثل أجر من تبعه، كما ورد في الحديث.
- أنه سبب لانتفاء الضلالة عن الأفراد والمجتمع كله، فإن انتشار الجهل سبب للضلال.
  - أن ناشر العلم يستغفر له أهل السماوات والأرض كلهم.
- في القيام به نشر للفضيلة ومحاربة للرذيلة، وإصلاح للجماعة التي هي قوام أمة الإسلام.

- أن به يصلح الأفراد وتسعد الشعوب، لما فيه من إرشاد الناس إلى المصالح الدنيوية والأخروية.

- أنه من أعظم أسباب دخول الجنة والنجاة من النار، فبدون العلم لا يمكن ذلك.

#### الوسائل المعينة على نشر العلم:

- الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، واستعمال الوعظ والإرشاد للناس في كل ما ينوبهم من أمور حياتهم، فيسعى المصلحون لانتهاز كل فرصة لكي يعلِّموا فيها الناس أمور الشريعة بحسب ما ينزل بهم من نوازل.
- إلقاء الخطب والدروس في المساجد، وكذا تأليف الكتب وكتابة البحوث، والاهتمام بنشرها وطباعتها.
- الاهتمام بنشر العلم عن طريق كل وسيلة مباحة كالمقاطع الصوتية والمرئية من خلال الوسائل الحديثة كالإنترنت ووسائل التواصل الاجتماعي، والترجمة.
- الاهتمام بنشر كتب السلف وتراث الأمة، وهو ما يُسمَّىٰ بعلم تحقيق النصوص.
- أن يعلم المسلم أن هذا الطريق فيه تشبُّه بالأنبياء والصالحين وسلوك مسالكهم.
  - معرفة الأجر الكبير والثواب العظيم لمن نشر العلم ابتغاء وجه الله تعالىٰ.
  - أن يعتنى أصحاب الأموال بكفالة طلبة العلم خصوصًا من ظهر منه نبوغ فيه.
- أن يعتني أولياء الأمور بتربية أبنائهم على محبة العلم؛ لينشأ لنا جيل من الطلبة ينشرون العلم في أمتهم.
- الاهتمام بإدخال الأولاد المدارس الدينية التي تعلِّم العلوم الشرعية، وذلك حتى يخرج لنا جيل من طلبة العلم والعلماء يكونون نواة لنشر العلم في كل مكان.

## 烯 🔌 ٢٣. الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر 🖟

الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من أهم شعب الإيمان، ومن أعظم واجبات الدين، ولقد بعث الله جل وعلا أنبياءه وأرسل رسله وحمَّلهم مهمة القيام بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ثم وكَّل هذا الأمر بمن يخلفونهم ممن حَمَلوا دعوتهم من قومهم، وجعل ذلك واجبًا عليهم، فتركه أكثرهم، فعاقبهم الله باللعن والإهلاك، فلما بعث الله رسوله محمدًا عليهم علما الأمر أفضل قيام وأكمله، ومنَّ الله تعالىٰ علىٰ أمته بأن جعلها خير أمة أُخرِجت للناس لقيامها بهذا الأمر.

والمعروف: هو اسم جامع لكل ما أمر به الشرع من اعتقاد أو قول أو فعل، من عبادة الله وحده وطاعته، والتقرب إليه، والإحسان إلىٰ الناس، وكل ما ندب إليه الشرع. والمنكر: هو اسم جامع لكل ما نهیٰ عنه الشرع من اعتقاد أو قول أو فعل، من كل ما قبّحه الشرع وحرَّمه وكرهه.

وينبغي أن يُعلم أن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر واجب على الكفاية، فإن قام به البعض سقط عن الباقين، أما إن لم يقم به أحد أثِم كلُّ مَن حضره أو علم به.

والواجب علىٰ كل مسلم أن يأمر بالمعروف وينهىٰ عن المنكر، ويبين الحق حسب الاستطاعة، فينكر بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبقلبه، قال على منكم منكرا فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبقلبه، وذلك أضعف الإيمان» [مسلم: ٧٨].

ويجب التنبه لبعض الأمور عند القيام بهذا الواجب، وهي العلم بحقيقة ما يأمر به وحقيقة ما ينهى عنه، وأن يعلم أن درء المفسدة مقدم على جلب المصلحة، وكذا البدء بالأهم فالمهم من أمور الدين، وأيضًا عدم التجسس على الناس أو اقتحام دورهم، ثم الصبر على ما يلقاه من أذى الناس بسبب هذا الأمر.

١٥٢

### الأدلة على أن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من أهم شعب الإيمان:

قال تعالىٰ: ﴿ وَلْتَكُن مِّنكُرُ أُمَّةُ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ ۗ وَأُوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ [آل عمران: ١٠٤].

وقال تبارك وتعالىٰ: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١١٠].

قال السعدي هي: «يمدح تعالى هذه الأمة، ويخبر أنها خير الأمم التي أخرجها الله للناس، وذلك بتكميلهم لأنفسهم بالإيمان المستلزم للقيام بكل ما أمر الله به، وبتكميلهم لغيرهم بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، المتضمن دعوة الخلق إلى الله وجهادهم على ذلك، وبذل المستطاع في ردهم عن ضلالهم وغيهم وعصيانهم، فبهذا كانوا خير أمة أُخرِ جت للناس، لما كانت الآية السابقة وهي قوله: ﴿ وَلۡتَكُن مِّنكُرُ أُمُّونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَا أُمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهُونَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ ﴾ أمرًا منه تعالى لهذه الأمة، والأمر قد يمتثله المأمور ويقوم به، وقد لا يقوم به، أخبر في هذه الآية أن الأمة قد قامت بما أمرها الله بالقيام به، وامتثلت أمر ربها، واستحقت الفضل على سائر الأمم» ["تفسير السعدي» (ص: ١٤٣)].

وقال سبحانه وتعالى: ﴿ مِّنْ أَهْلِ ٱلْكِتَٰبِ أُمَّةُ قَآبِمَةُ يَتْلُونَ ءَايَٰتِ ٱللَّهِ ءَانَآءَ ٱلْيَلِ وَهُمْ يَسُجُدُونَ شَا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُعْرُونَ فَي يُؤْمِنُونَ فِي اللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنْكِرُونَ فَي الْمُعْرُونَ فَي الْمُعْرُونَ فَي الْمُنْكَوِنَ فَي الْمُعْرُونَ فَي الْمُعْرُونَ فَي الْمُعْرُونَ فَي اللَّهُ عَلِيمٌ إِلَّهُ الْمُتَقِينَ ﴾ [آل عمران: ١١٣- ١١].

﴿ فَلَن يُكَفِّرُوهُ ﴾ أي: لا يضيع عند الله، بل يجزيكم به أو فر الجزاء.

وقال سبحانه وتعالىٰ: ﴿ قَالَ عَذَابِىٓ أُصِيبُ بِهِ ۚ مَنْ أَشَآهُ ۗ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءً فَسَأَحْتُبُهَا لِلَّذِينَ يَتَّقُونَ وَيُؤْتُونَ ٱلزَّكَوْةَ وَٱلَّذِينَ هُم بِاَيَكِتِنَا يُؤْمِنُونَ ۞ ٱلَّذِينَ يَتَبِعُونَ ٱلرَّسُولَ ٱلنَّبِيَّ ٱلْأُمِّىَ ٱلْأُمِّىَ ٱلْآَدِى يَجِدُونَهُ و مَكْتُوبًا عِندَهُمْ فِي ٱلتَّوْرَكِةِ وَٱلْإِنجِيلِ يَأْمُرُهُم بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَلَهُمْ عَنِ ٱلْمُنكَرِ ﴾ [الأعراف: ١٥٧].

وقال سبحانه: ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآءُ بَعْضِ يَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِٱلْمُنكَرَ ﴾ [التوبة: ٧١].

قال بعض أهل العلم في بيان الوعيد في هذه الآية: «أفهمت الآية أنَّ مَن ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر خرج من المؤمنين» [ينظر: «الزواجر عن اقتراف الكبائر» (٢/ ٢٧١)].

وقال القرطبي: «جعل الله تعالىٰ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فَرْقًا بين المؤمنين والمنافقين» [«الجامع لأحكام القرآن» (٤/ ٤٧)].

وقال عَنَّى: ﴿ ٱلتَّآمِبُونَ ٱلْعَابِدُونَ ٱلْحَامِدُونَ ٱلسَّآمِخُونَ ٱللَّآمِخُونَ ٱللَّآمِخُونَ ٱللَّآمِخُونَ ٱلْآمَخُرُونِ وَٱلنَّاهُونَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَٱلْحَافِظُونَ لِحُدُودِ ٱللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللهِ اللهِلهِ اللهِ ا

قال ابن كثير هذا نعت المؤمنين الذين اشترى الله منهم أنفسهم وأموالهم بهذه الصفات الجميلة والخلال الجليلة: ﴿ ٱلتَّكِبُونَ ﴾ من الذنوب كلها، التاركون للفواحش،... وهم مع ذلك ينفعون خلق الله، ويرشدونهم إلى طاعة الله بأمرهم بالمعروف ونهيهم عن المنكر، مع العلم بما ينبغي فعله ويجب تركه، وهو حفظ حدود الله في تحليله وتحريمه علمًا وعملًا، فقاموا بعبادة الحق ونصح الخلق؛ ولهذا قال: ﴿ وَبَشِّرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ لأن الإيمان يشمل هذا كله، والسعادة كل السعادة لمن اتصف به». [«تفسير ابن كثير» (٤/ ٢١٩)].

وقال تبارك اسمه: ﴿ وَلَيَـنصُرَنَّ ٱللَّهُ مَن يَنصُرُهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَقَوِئَ عَزِيزٌ ۗ ٱلَّذِينَ إِن مَّكَنَّهُ مِ فَاللَّهُ مَن يَنصُرُهُ ۚ إِن اللَّهَ لَقَوَى عَزِيزٌ ﴾ ٱلْمُنكِّ إِن مَّكَنَّهُ مِ فِي ٱلْمُزْضِ أَقَامُواْ ٱلصَّلَوَةَ وَءَاتَوُاْ ٱلرَّكَوْةَ وَأَمَرُواْ بِٱلْمَعْرُوفِ وَنَهَوَاْ عَنِ ٱلْمُنكِّ وَلِلّهِ عَنِقِبَةُ ٱلْأُمُودِ ﴾ [الحج: ٤١،٤٠].

وقال سبحانه عن موعظة لقمان لابنه: ﴿ يَنبُنَى أَقِمِ ٱلصَّلَوْةَ وَأَمُرَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَٱنْهَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَٱصْبِرْ عَلَىٰ مَاۤ أَصَابَكً ۚ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴾ [لقمان: ١٧].

ولما علم أنه لا بد أن يُبتلئ إذا أمر ونهى، وأن في الأمر والنهي مشقة على النفوس، أمره بالصبر على ذلك فقال: ﴿وَٱصْبِرْ عَلَىٰ مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ ﴾ الذي وعظ به لقمان ابنه ﴿ مِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴾ أي: من الأمور التي يُعزَم عليها، ويُهتم بها، ولا يوفق لها إلا أهل العزائم» [«تفسير السعدي» (ص: ٦٤٩)].

عن حذيفة وَالله عن حذيفة وَالله على قال: سمعت رسول الله على يقول: «فتنة الرجل في أهله وماله ونفسه وولده وجاره، يكفرها الصيام، والصلاة، والصدقة، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر» [رواه البخارى: ١٤٣٥، ومسلم: ١٤٤].

قال النووي هي: «فتنة الرجل في أهله وماله وولده ضروب: من فرط محبته لهم، وشحه عليهم، وشغله بهم عن كثير من الخير، كما قال تعالىٰ: ﴿ أَنَّمَا أَمُولُكُمُ وَأَولُكُمُ فِتَنَةٌ ﴾ [التغابن: ١٥]، أو لتفريطه بما يلزم من القيام بحقوقهم وتأديبهم وتعليمهم، فإنه راع لهم ومسئول عن رعيته، وكذلك فتنة الرجل في جاره من هذا، فهذه كلها فتن تقتضي المحاسبة، ومنها ذنوب يُرجىٰ تكفيرها بالحسنات، كما قال تعالىٰ: ﴿ إِنَّ ٱللَّمَيِّاتِ ﴾ [هود: ١١٤]» [«شرح صحيح مسلم» (٢/ ١٧١)].

وعن أبي سعيد الخدري والنبي والنبي والبي المحلوس بالطرقات». فقالوا: يا رسول الله، ما لنا من مجالسنا بد، نتحدث فيها. فقال: إذ أبيتم إلا المجلس، فأعطوا الطريق حقه. قالوا: وما حق الطريق يا رسول الله؟ قال: «غض البصر، وكف الأذي، ورد السلام، والأمر بالمعروف، والنهى عن المنكر» [رواه البخاري: ٢٢٢٩، ومسلم: ٢١٢١].

وعن أبي ذر رضي أن ناسًا من أصحاب النبي على قالوا للنبي على: يا رسول الله، ذهب أهل الدثور بالأجور، يصلون كما نصلي، ويصومون كما نصوم، ويتصدقون بفضول أموالهم، قال: «أوليس قد جعل الله لكم ما تصدقون؟ إن بكل تسبيحة صدقة، وكل تكبيرة صدقة، وكل تحميدة صدقة، وكل تهليلة صدقة، وأمر بالمعروف صدقة، ونهي عن منكر صدقة». [مسلم: ١٠٠٦].

قوله: «أهل الدثور» أي: أهل المال الكثير. «ويتصدقون بفضول أموالهم» أي: بأموالهم الفاضلة عن كفايتهم.

وعن النعمان بن بشير رضي قال: قال النبي و الله المُدَّهِن في حدود الله والواقع فيها، مثل قوم استهموا سفينة، فصار بعضهم في أسفلها، وصار بعضهم في أعلاها، فكان الذي في أسفلها يمر بالماء على الذين في أعلاها، فتأذوا به، فأخذ فأسًا فجعل ينقر أسفل السفينة، فأتوه فقالوا: ما لك، قال: تأذيتم بي ولا بدلي من الماء، فإن أخذوا على يديه أنجوه ونجوا أنفسهم، وإن تركوه أهلكوه وأهلكوا أنفسهم الماء البخاري: ٢٦٨٦].

«المدهن في حدود الله» يعنى: المداهن فيها المضيّع لها الذي لا يغيّر المعاصي ولا يعملها، فهو مستحق بالعقوبة على سكوته ومداهنته. «والواقع فيها» أي: الفاعل للشر. «استهموا»؛ أي: اقترعوا واقتسموا. «فإن أخذوا علىٰ يديه» يعني: فإن منعوه مِن نقر السفينة نجا ونجوا، وإن لم يمنعوه وتركوه حتىٰ نقر أسفل السفينة خرج الماء من البحر إلىٰ السفينة وغرقت السفينة ومن فيها.

فكذلك إن منع الناسُ الفاسقَ عن الفسق نجوا ونجا من عذاب الله، وإن لم يمنعوه وتركوه حتى يفعل المعاصي ولم يقيموا عليه الحدود لنزل عليه وعليهم العذاب بشؤمه. [ينظر: «المفاتيح في شرح المصابيح» للمظهري (٥/ ٢٦٢)].

 ١٥٦

والنفقة في العسر واليسر، وعلى الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، وأن تقولوا في الله، لا تخافون في الله لومة لائم». [رواه أحمد: ١٤٤٥٦].

وعن قيس بن أبي حازم قال: قال أبو بكر الصديق بعد أن حمد الله وأثنى عليه: يا أيها الناس، إنكم تقرؤون هذه الآية وتضعونها على غير مواضعها: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ عَلَيْ هُو أَنفُكُمُ لَا يَضُرُّكُمُ مَّن ضَلَّ إِذَا ٱهْتَدَيْتُمْ ﴾ [المائدة: ١٠٥]، وإني سمعت رسول الله عليه عليه عليه الله عليه الله عليه عليه الله عليه على أن يغيروا، ثم لا يغيروا إلا يوشك أن يعمل فيهم بالمعاصي، ثم يقدرون على أن يغيروا، ثم لا يغيروا إلا يوشك أن يعمهم الله منه بعقاب» [رواه أبو داود: ٤٣٣٨].

### الثمرات المترتبة على الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر:

- أنه سبب لخيرية هذه الأمة وتفضيلها علىٰ غيرها من الأمم، فمتىٰ تركته فقد فقدت خيريتها.
  - أن الله تعالىٰ جعله سببًا للفلاح كما في آية آل عمران السابق ذكرها.
    - أنه سبحانه جعل فاعله من أهل الصلاح والتقوي.
  - أنه طريق النبي ﷺ ومن سبقه من الأنبياء، ففي فعله الاقتداء بخير البشر.
- أنه سبيل المؤمنين كما سبق وصفهم من الله تعالى بأنهم يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر، ولازم ذلك أن تاركه ناقص الإيمان.
  - أنه من أسباب النصر والتمكين كما سبق في آية الحج.
- أنه صدقة من الصدقات التي يتصدق بها العبد عن نفسه شكرًا لله تعالىٰ علىٰ نعمه عليه.
  - أنه تكفير الذنوب مما يقترفه المرء بينه وبين أهله وجيرانه وغيرهم.
- أنه من أكبر أسباب النجاة من عذاب الله، فمتى وقعت المعاصي ولم يأخذ أهل الصلاح على أيدي أهل الفساد وينهوهم عنها عمَّهم الله جميعًا بالعذاب، ومتى أخذوا على أيديهم وقع العذاب بأصحاب المعاصي وحدهم.

- أنه من أسباب صلاح المجتمع، فإن أهل المعاصي متى لم يجدوا من يردعهم استطار شرهم وعثوا في الأرض فسادًا، حتى يكونوا سببًا لفساد غيرهم ودمار مجتمعهم.
   أنه من أسباب كثرة العلم وانتشاره وقلة الجهل واضمحلاله.
- من أهم الأسباب الداعية إلى الاجتماع ونبذ التفرق والاختلاف: القيام بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. قال تعالى: ﴿ وَاعْتَصِمُواْ بِحَبُلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ﴾ [آل عمران: ١٠٣].

### الأسباب والوسائل المعينة على القيام بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر:

- أن يعلم العبد أنه مأمور بهذا من الله تعالى، وأن في تركه هذا الواجب معصيةً لربه سبحانه وتعالى.
- ألا يخاف المسلم من أحد إلا من الله تعالىٰ؛ فإن كثيرًا ممن يتركون الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر إنما يدفعهم إلىٰ ذلك خوف من يأمرونه أو من ينهونه، فعلىٰ المسلم أن يربي نفسه وأولاده علىٰ الشجاعة حتىٰ ينشأ لا يهاب الناس طالما كان علىٰ الحق.
- اعتزاز المسلم بدينه؛ فلا يستحيي من أن يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر، حتى وإن كان في مجتمع قد عمَّته المعاصي بحيث يصير بأمره ونهيه غريبًا بينهم بفعله هذا.
- أن يعلم أنه بتركه لهذا الواجب معرِّض نفسَه للعذاب مع أصحاب المعاصي، فإن الله يعمهم جميعًا بعذابه طالما لم يأخذوا علىٰ أيدي هؤلاء السفهاء، فهو بأخذه علىٰ أيديهم ينجِّي نفسه.

١٥٨

بمعروف أو نهي عن منكر لغيره، وهذا فهم باطل، بل معناها الصحيح: لا يضركم من ضل بعد أن تأمروه بالمعروف وتنهوه عن المنكر، أما قبل ذلك فالضرر يعم الكل كما سبق في الحديث.



## 🗯 ۲۶. الجهاد والرباط 🛸

بعث الله تعالىٰ نبيه محمدًا على وأمره بشرائع الإسلام، وأن يبلغ عنه دينه، فكان من الناس مَن اتبع ما جاء به الرسول، ومنهم من رده وعاداه، بل وقاتل دون بلوغ هذا الدين إلىٰ غيره؛ صدًّا منه عن سبيل الله تعالىٰ ومحادَّة منه لدين رب العالمين، فشرع الله تعالىٰ الله تعالىٰ الله تعالىٰ الذي الناه على من الله تعالىٰ الجهاد ضد هؤلاء؛ ليزيحهم عن طريق الدعوة إليه، ولتُضرب الذلة علىٰ من عادىٰ دين رب العالمين.

والجهادهو: استفراغ الوسع في مقاتلة الكفار، إما ليدخلوا في دين الله ولتكون كلمة الله هي العليا، أو ذبًا لهم عن استباحة المسلمين والاستيلاء على بلادهم ومقدراتهم. فالأول هو ما يسمى بجهاد الطلب، وهو فرض كفاية؛ إذا قام به بعض المسلمين سقط عن بقيتهم.

والثاني هو ما يسمى بجهاد الدفع، وهو فرض عين على كل أحد في أي بلد هجم عليه الكفار، حتى النساء يجب عليهن أن يدفعن شر العدو بما استطعن، وإن لم يقدروا على دفع الكفار وحدهم صار فرض عين على أقرب البلاد إليهم.

والرباط: وهو أن إقامة الرجل نفسَه لحفظ الثغور -وهي البلاد المتاخمة للكفار-وإخافة من جاوره من العدو. وهو باب من أبواب الجهاد.

### الأدلة على أن الجهاد والرباط في سبيل الله من أهم شعب الإيمان:

قال تعالىٰ: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أُوْلَنَبِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ ٱللَّهِۚ وَٱللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢١٨].

وقال تعالىٰ: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱصْبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [آل عمران: ٢٠٠].

قال السعدي هي: «المصابرة أي: الملازمة والاستمرار على الصبر على الدوام،

المُن المُن

ومقاومة الأعداء في جميع الأحوال. والمرابطة: وهي لزوم المحل الذي يخاف من وصول العدو منه، وأن يراقبوا أعداءهم، ويمنعوهم من الوصول إلى مقاصدهم، لعلهم يفلحون: يفوزون بالمحبوب الديني والدنيوي والأخروي، وينجون من المكروه كذلك.

فعُلم من هذا أنه لا سبيل إلى الفلاح بدون الصبر والمصابرة والمرابطة المذكورات، فلم يفلح من أفلح إلا بها، ولم يَفُتِ أحدًا الفلاحُ إلا بالإخلال بها أو ببعضها» [«تفسير السعدي» (ص: ١٦٢)].

وقال تعالىٰ: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ ءَاوَواْ وَّنَصَرُوٓاْ أُوْلَتَهِكَ هُـُهُ ٱلْمُؤْمِنُونَ حَقَّا لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كرِيمٌ ﴾ [الأنفال: ٧٤].

وقال سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَا لَكُمْ إِذَا قِيلَ لَكُمُ ٱنفِرُواْ فِي سَيِيلِ ٱللَّهِ ٱثَّاقَلْتُمْ إِلَى ٱلْأَرْضِ أَرْضِيتُم بِٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا مِنَ ٱلْآخِرَةِ فَمَا مَتَعُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا فِي ٱلْآخِرَةِ إِلَّا قَلْيلُ ۞ إِلَّا تَنفِرُواْ يُعَذِّبُكُمْ عَذَابًا أَلِيمًا وَيَسْتَبُدِلْ الْحَيوةِ ٱلدُّنْيَا فِي ٱلْآخِرَةِ إِلَّا قَلْيلُ ۞ إِلَّا تَنفِرُواْ يُعَذِّبُكُمْ عَذَابًا أَلِيمًا وَيَسْتَبُدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ وَلَاتَضُرُوهُ وَلَاتَضُرُوهُ وَاللّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [التوبة: ٣٨، ٣٩]. ثم قال تعالى: ﴿ ٱنفِرُواْ خِفَافًا وَثِقَالًا وَجَاهِدُواْ بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ ذَلِكُمْ خَيْرُ لَكُمْ إِن كُنتُمْ تَعَلَىٰ اللّهِ ذَلِكُمْ حَلَيْرُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهَ وَحَاهِدُواْ بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ ذَلِكُمْ خَيْرُ التوبة: ٤١].

قال السعدي هـ: ﴿ فَيَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

﴿ أَرَضِيتُم بِٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا مِن ٱلْآخِرَةِ ﴾ أي: ما حالكم إلا حال من رضي بالدنيا وسعى لها، ولم يبال بالآخرة، فكأنه ما آمن بها.

﴿ فَمَا مَتَكُ الْحَكِوْةِ الدُّنْيَا﴾ التي مالت بكم، وقدمتموها على الآخرة ﴿ إِلَّا قَلِيلٌ ﴾ أفليس قد جعل الله لكم عقولًا تَزِنُون بها الأمور، وأيها أحق بالإيثار؟ أفليست الدنيا من أولها إلى آخرها لا نسبة لها في الآخرة؟

ثم توعّدهم على عدم النفير فقال: ﴿ إِلّا تَنفِرُواْ يُعَدِّبُكُمْ عَذَابًا أَلِهُ مَا ﴾ في الدنيا والآخرة، فإن عدم النفير في حال الاستنفار من كبائر الذنوب الموجبة لأشد العقاب، لما فيها من المضار الشديدة، فإن المتخلف قد عصى الله تعالى وارتكب لنهيه، ولم يساعد على نصر دين الله، ولا ذب عن كتاب الله وشرعه، ولا أعان إخوانه المسلمين على عدوهم الذي يريد أن يستأصلهم ويمحق دينهم، وربما اقتدى به غيره من ضعفاء الإيمان، بل ربما فَتَ في أعضاد من قاموا بجهاد أعداء الله، فحقيق بمن هذا حاله أن يتوعده الله بالوعيد الشديد، فقال: ﴿ إِلّا تَنفِرُواْ يُعَذِّبُكُمْ عَذَابًا أَلِيمًا وَيَسَبَدِلْ فَوْمًا عَيْرَكُمْ وَ مُن شَعَلَا وَ الله الله من والمنالكم ﴿ وَلَا تَضُرُواْ يُعَذِّبُكُمْ عَذَابًا أَلِيمًا وَيَسَبَدِلْ فَوْمًا وإعلاء كلمته، فسواء امتثلتم لأمر الله، أو ألقيتموه وراءكم ظهريًّا ﴿ وَاللّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءً وَاللّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءً والله عجزه شيء أراده، ولا يغالبه أحد.

ثم قال تعالىٰ لعباده المؤمنين مهيجًا لهم علىٰ النفير في سبيله فقال: ﴿ أَنِفَرُواْ خِفَافَا وَثِقَالًا ﴾ أي: في العسر واليسر، والمنشط والمكره، والحر والبرد، وفي جميع الأحوال ﴿ وَجَلِهِ دُواْ بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنفُسِكُم فِي سَبِيلِ ٱللّهِ ﴾ أي: ابذلوا جهدكم في ذلك، واستفرغوا وسعكم في الجهاد بالمال والنفس.

ثم قال: ﴿ ذَالِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُمْ تَعَلَمُونَ ﴾ أي: الجهاد بالنفس والمال، خير لكم من التقاعد عن ذلك؛ لأن فيه رضا الله تعالى، والفوز بالدرجات العاليات عنده، والنصر لدين الله، والدخول في جملة جنده وحزبه » [ «تفسير السعدي» (ص: ٣٣٧ وما بعدها) باختصار وتصرف].

وقال على: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ ٱشْتَرَىٰ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمَولَهُم بِأَنَّ لَهُمُ ٱلْجَنَّةَ يُقَتِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَعُدًا عَلَيْهِ حَقًّا فِي ٱلتَّوْرَكِةِ وَٱلْإِنجِيلِ وَٱلْقُرْءَانِ وَمَنْ أَوْفَل بِعَهْدِهِ مِنَ ٱللَّهُ فَٱسْتَبْشِرُواْ بِبَيْعِكُمُ ٱلَّذِي بَايَعْتُم بِهِ وَوَالِكَ هُوَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ [التوبة: ١١١]. المُن المُن

وقال: ﴿ يَآأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ هَلَ أَذُكُمُ عَلَى يَجَزَوْ تُنجِيكُم مِّنَ عَذَابٍ أَلِيمِ ۞ تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ عَلَى عَجَالَةٍ تَعَامُونَ ۞ يَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَيُدُخِلُكُمْ جَنَّتِ وَتُجْهِدُونَ ۞ يَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَيُدُخِلُكُمْ جَنَّتِ عَدَنْ ذَلِكُ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ۞ وَأُخْرَى تَحْبُونَهَ أَضُرٌ مِّنَ ٱللَّهِ وَفَتْحٌ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَلُ وَمَسَكِنَ طَيِبَةً فِي جَنَّتِ عَدَنْ ذَلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ۞ وَأُخْرَى تَحْبُونَهَ أَضُرٌ مِّنَ ٱللَّهِ وَفَتْحٌ قَرِيبٌ ۗ وَبَشِّرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الصف:١٠ - ١٣].

وعن أبي هريرة على، أن رسول الله على سئل: أي العمل أفضل؟ فقال: "إيمان بالله ورسوله". قيل: ثم ماذا؟ قال: "الجهاد في سبيل الله"... [رواه البخاري: ٢٦، ومسلم: ٨٦]. وعن أبي هريرة على، عن النبي على قال: "تَضَمَّنَ الله لمن خرج في سبيله، لا يخرجه إلا جهادًا في سبيلي وإيمانًا بي وتصديقًا برسلي، فهو علي ضامن أن أدخله الجنة، أو أرجعه إلى مسكنه الذي خرج منه نائلًا ما نال من أجر أو غنيمة، والذي نفس محمد بيده، ما من كُلْمٍ يُكُلّم في سبيل الله إلا جاء يوم القيامة كهيئته حين كُلِم، لونه لون دم وريحه مسك، والذي نفس محمد بيده، لولا أن يشق على المسلمين ما قعدتُ خلاف سرية تغزو في سبيل الله أبدًا، ولكن لا أجد سَعة فأحملهم، ولا يجدون سعة ويشق عليهم أن يتخلفوا عني، والذي نفس محمد بيده، لوددت أني أغزو في سبيل الله أقتل، ثم أغزو فأقتل» [رواه البخاري: ٣٦، ومسلم: ١٨٧٦].

قوله: «تضمن الله» أي: أوجب الله تعالىٰ له الجنة. «نائلًا ما نال من أجر» أي: أن الله تعالىٰ ضمن أن الخارج للجهاد ينال خيرًا بكل حال، فإما أن يستشهد فيدخل الجنة، وإما أن يرجع بأجر، وإما أن يرجع بأجر وغنيمة. «ما من كُلْم يُكْلَم في سبيل الله» أي ما من جرح يُجرح. «خلاف سرية» أي: خلفها وبعدها، والسرية: القطعة من الجيش. «لا أجد سعة فأحملهم» أي: ليس لي من سعة الرزق ما أجد به لهم دواب فأحملهم عليها. «ولا يجدون سعة» أي: ولا يجدون سعة يجدون بها من الدواب ما يحملهم ليتبعوني ويكونوا معي. «ويشق عليهم أن يتخلفوا عني» أي: يصعب عليهم ذلك.

وعن أبي سعيد الخدري و قال: قيل: يارسول الله، أي الناس أفضل؟ فقال رسول الله قيل: «مؤمن يجاهد في سبيل الله بنفسه وماله» [رواه البخاري: ٢٧٨٦، ومسلم:١٨٨٨].

قال النووي هذا الحديث عظيم فضل الجهاد؛ لأن الصلاة والصيام والقيام بآيات الله أفضل الأعمال، وقد جعل المجاهد مثل من لا يفتر عن ذلك في لحظة من اللحظات، ومعلوم أن هذا لايتأتىٰ لأحد، ولهذا قال هي (الاستطيعونه) والله أعلم (الشرح مسلم) (١٣/ ٢٥)].

وعن أبي هريرة والله عليه الله عليه الله عليه المجاهدين في الجنة مائة درجة، أعدها الله للمجاهدين في سبيل الله، ما بين الدرجتين كما بين السماء والأرض» [رواه البخاري:٢٧٩٠].

"إن أبواب الجنة تحت ظلال السيوف" هذا مَثَل، والمراد به: أن دخول الجنة يكون بالجهاد. "جفن سيفه" يعني: غمد سيفه أي: غلافه الذي يوضع فيه، وإنما كسر الغمد علىٰ عزم ألا يغمد السيف، وهذا الرجل كان صاحب همة عالية، فلما صحت عنده الفضيلة جدَّ نحوها. [ينظر: "كشف المشكل من حديث الصحيحين" (١/ ٤١٧)].

وعن سلمان رضي قال: سمعت رسول الله عليه يقول: «رباط يوم وليلة خير من

صيام شهر وقيامه، وإن مات جرى عليه عمله الذي كان يعمله، وأُجري عليه رزقه، وأُمِن الفَتَان» [رواه مسلم: ١٩١٣].

قوله: «جرئ عليه عمله الذي كان يعمله» أي: وصل إليه ثواب عمله الذي كان يعمله في حياته، وهذه فضيلة مختصة بالمرابط لا يشاركه فيها غيره. «وأُجري عليه رزقه» أي: وصل إليه رزقه من الجنة كما قال تعالىٰ: ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللهِ اللهِ مَن أَلَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللهِ أَمُواتُنَا بَلُ أَحْيَاةً عِندَرَبِّهِم مُ يُرُزَقُونَ ﴾ [آل عمران: ١٦٩] وكما جاء في الأحاديث أن أرواح الشهداء تأكل من ثمار الجنة. «وأمِن الفَتَان» أي: أمن فتنة القبر، وهي سؤال الملكين. وعن أنس بن مالك رفي أن النبي على قال: «جاهدوا المشركين بأموالكم وأنفسكم وألسنتكم» [رواه أبو داود: ٢٥٠٤].

قال الصنعاني هجه: «الحديث دليل على وجوب الجهاد بالنفس وهو بالخروج والمباشرة للكفار، والمال وهو بذله لما يقوم به من النفقة في الجهاد والسلاح ونحوه، والجهاد باللسان بإقامة الحجة عليهم ودعائهم إلى الله تعالى، وبالأصوات عند اللقاء والزجر ونحوه من كل ما فيه نكاية للعدو» [«سبل السلام» (٢/ ٤٦٠)].

وعن ابن عباس في قال: سمعت رسول الله وعن ابن عباس في قال: سمعت رسول الله وعن ابن عباس في سبيل الله» [رواه الترمذي: ١٦٣٩].

وعن أبي نجيح السلمي رضي قال: سمعت رسول الله عليه يقول: «من رمي بسهم في سبيل الله فهو له عَدل مُحرَّر» [رواه الترمذي: ١٦٣٨].

أي: فذلك السهم مثل عبد حرره، يعني: يستحق برميه من الثواب مثل ما يستحق الرجل بتحرير رقبة.

#### الثمرات المترتبة على الجهاد والرباط في سبيل الله:

للجهاد في سبيل الله ثمرات عظيمة وفوائد جليلة، نكتفي منها بما يلي:

- أنه سبب لرحمة الله تعالى للعبد وللأمة كلها، كما سبق في آية سورة البقرة.

- أنه سبب للعتق من النيران.
- أن المجاهد من أفضل الناس عند الله تعالىٰ.
- أنه لا يعدله أحد في عمله إلا من ألزم نفسه الصيام بالنهار والقيام طيلة الليل، لا يفتر عن ذلك البتة.
- أن من مات مرابطًا في سبيل الله تعالى أمِن من فتنة القبر، وأُجري عليه عمله وهو في قبره كأنه حيٌّ.
- أنه طريق الفلاح في الدنيا والآخرة، ففي الدنيا بالعز والتمكين، وفي الآخرة بالدرجات العلي.
- أنه تجارة مع الله تعالى، فإن الله تعالى اشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم بأن لهم الجنة، وهذه تجارة لا خسارة فيها البتة.
- أنه سبب لنشر دين الله على، فالغاية الأولى من الجهاد هي إدخال الناس في دين الله.
- أنه سبب من أسباب الحسنات الجارية للمجاهد، فإنه إن أسلم بسبب جهاده أحدٌ من بلاد المشركين كان في ميزان حسناته يوم القيامة.
- أنه دفاع عن بلاد المسلمين وحرماتهم، فلو عُطّلَ الجهاد لاستذل الكفارُ المسلمين، واستباحوا دماءهم وأعراضهم.
- أنه سبب لرفع الدرجات في الجنة، كما سبق في الحديث الشريف: أن الله تعالىٰ أعد للمجاهدين مائة درجة في الجنة.

### الأسباب والوسائل المعينة على الجهاد في سبيل الله:

- من أعظم ما يعين المسلم على أداء شعيرة الجهاد هو التربية الإيمانية السليمة، فالجهاد شديد على النفس، بل ثقيل على بعض خواص الناس، فلا يقوم به إلا من كان إيمانه مستقيمًا.
- الاستعانة بالله تعالى، فإن العبد إذا توجه إلى مولاه جل في علاه أن يعينه على

الجهاد إذا توجب عليه، هان عليه كل ما صعب عليه، وتيسر له كل عسير.

- أن يستحضر المسلم ما له عند الله تعالى من ثواب عظيم على الجهاد، وأنه إن قُتل في سبيل الله كان له ثواب الشهادة مضافًا إلى ثواب جهاده، فينال بكليهما من الدرجات العلى ما لا يبلغه غيره.
- أن يستحضر المسلم ما له عند الله من عقاب إن تخلف عن الجهاد إذا صار واجبًا عليه.
- قراءة سيرة النبي عَلَيْهُ وغزواته، وسير الخلفاء الراشدين من بعده، وسير المجاهدين من هذه الأمة الذين لا يحصون عدة ولا يحاط بهم كثرة.
- تربية النفس على الشجاعة، فالجبان مِنْ أبعد الناس عن هذه الشعيرة، إذ إن نفسه لا تطيعه إلى مقاربة المشاق والمخاطر.
- أن يعلم المسلم أنه لن يموت قبل أجله كما قال تعالىٰ: ﴿ وَلَهِن قُتِلْتُمْ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ وَلَوْمُ تُم مُّنَ ٱللّهِ وَرَحْمَةُ خَيْرٌ مِّم اللّهِ وَرَحْمَةُ خَيْرٌ مِّم اللّهِ وَرَحْمَةُ خَيْرٌ مِّم اللّهِ وَرَحْمَةُ خَيْرٌ مِّم اللهِ وَرَحْمَةُ وَرَحْمَةُ وَيَعْمُ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ اللهِ عباده المؤمنون في شك من أن الأمور كلها بيد الله، وأن إليه الإحياء والإماتة، كما شك المنافقون في ذلك، ولكن جاهدوا في سبيل الله وقاتِلوا أعداء الله، علىٰ يقين منكم بأنه لا يُقتل في حرب ولا يموت في سفر إلا من بلغ أجله وحانت وفاته الله وقاتِه (٦/ ١٨١)].
- استحضار فناء هذه الدنيا، وأنها دار زوال، وأنه لا فرق بين أن يموت الإنسان علىٰ فراشه أو أن يُقتل في معركة، قال تعالىٰ: ﴿ وَلَبِن مُّتُّمُ أَوْ قُتِلْتُمْ لَإِلَى ٱللَّهِ تُحْتَرُونَ﴾ [آل عمران:١٥٨].

## 🧯 ٥٥. الدعوة إلى الله 🗽

خلق الله الجن والإنس ليُعبد وحده، وليُعرف بأسمائه وصفاته، وقد أرسل الله سبحانه وتعالى الرسل وأنزل الكتب؛ لبيان الأمر الذي خَلق من أجله الخلق وما يحبه ويكرهه من عباده، ثم كان هذا التكليف بعد موت الرسل مما أمر الله به أممهم أن يقوموا به من بعدهم، فكانت الدعوة إلى الله تعالى سبيل من اتبع الأنبياء والمرسلين، وطاعة من أجل الطاعات، وشعبة من أهم شعب الإيمان.

وحقيقة الدعوة إلى الله تعالى: أنها دعوة الخلق إلى توحيد الخالق وإفراده بالعبادة، وبيان ما أمرهم به مما يجب عليهم فعله، وما ينبغي عليهم الكف عنه من الأقوال والأفعال.

والدعوة إلىٰ الله تعالىٰ تأخذ صورًا كثيرة، منها الوعظ والتذكير بالله علىٰ المنابر، ومنها الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وأيضًا الدعوة من خلال التأليف والكتابة فيما يهم المسلمين من أمور دينهم، وتعليم الناس ما يجب عليهم من أحكام سواء من خلال المقاطع المسجلة والمرئية، ويدخل فيها توزيع الكتيبات والمطويات التي تشتمل علىٰ دعوة أو تعليم أو وعظ ونحو ذلك.

### الأدلة من الكتاب والسنة على أن الدعوة إلى الله تعالى من أهم شعب الإيمان:

قال تعالىٰ: ﴿ وَلْتَكُن مِّنكُمْ أُمَّةُ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِّ وَأُوْلَتِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ۞﴾ [آل عمران: ١٠٤].

قال السعدي هي: «أي: وليكن منكم أيها المؤمنون الذين مَنَّ الله عليهم بالإيمان والاعتصام بحبله ﴿ أُمَّةَ ﴾ أي: جماعة ﴿ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ ﴾ وهو اسم جامع لكل ما يقرب إلى الله ويُبعد من سخطه ﴿ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكِرُ ﴾، وهذا إرشاد من الله للمؤمنين أن يكون منهم جماعة متصدية للدعوة إلىٰ سبيله وإرشاد الخلق إلىٰ

١٦٨ )

دينه، ويدخل في ذلك العلماء المعلِّمون للدين، والوعاظ الذين يدعون أهل الأديان إلى الدخول في دين الإسلام، ويدعون المنحرفين إلى الاستقامة، والمجاهدون في سبيل الله، والمتصدون لتفقد أحوال الناس وإلزامهم بالشرع كالصلوات الخمس والزكاة والصوم والحج وغير ذلك من شرائع الإسلام، وكتفقد المكاييل والموازين، وتفقد أهل الأسواق ومنعهم من الغش والمعاملات الباطلة، وكل هذه الأمور من فروض الكفايات، وهذه الطائفة المستعدة للدعوة إلى الخير والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر هم خواص المؤمنين، ولهذا قال تعالىٰ عنهم: ﴿ وَأُولَاتِهِكَ هُمُ اللَّمُولِ من المؤمنين، ولهذا قال تعالىٰ عنهم: ﴿ وَأُولَاتٍكَ هُمُ اللَّمُولِ من المرهوب» ["تفسير السعدي» (ص: ١٤٢) باختصار].

وقال سبحانه: ﴿ قُلَ إِنَّمَا أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ ٱللَّهَ وَلِآ أُشْرِكَ بِهِ ۚ إِلَيْهِ أَدْعُواْ وَإِلَيْهِ مَعَابِ﴾ [الرعد: ٣٦].

وقال ﷺ: ﴿ قُلْ هَاذِهِ عَسَبِيلِيٓ أَدْعُواْ إِلَى ٱللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَاْ وَمَنِ ٱتَّبَعَنِيِّ وَسُبْحَانَ ٱللَّهِ وَمَا أَنَاْ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [يوسف: ١٠٨].

وقال تعالىٰ: ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ الْحَسَرِثِ إِلَّارَبَاكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنضَلَ عَن سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْ تَدِينَ ﴾ [النحل: ١٢٥].

وقال تبارك اسمه: ﴿وَٱدْعُ إِلَىٰ رَبِّكَ ۖ إِنَّكَ لَعَلَىٰ هُدَى مُّسْتَقِيمٍ ﴾ [الحج: ٦٧].

وقال سبحانه: ﴿ وَلَا يَصُدُّنَكَ عَنْ ءَايَاتِ ٱللَّهِ بَعْدَ إِذْ أُنزِلَتْ إِلَيْكَ ۚ وَٱدْعُ إِلَىٰ رَبِّكَ ۚ وَلَا تَكُونَنَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [القصص: ٨٧].

وقال تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَيْهِ دَا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ۞ وَدَاعِيًا إِلَى ٱللّهِ بِإِذْنِهِ وَوَسِرَاجًا مُّنِيرًا ۞ وَبَشِّرِالُمُؤْمِنِينَ بِأَنَّ لَهُم مِّنَ ٱللّهِ فَضَه لَا كَبِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٥٥ - ٤٧] وقال جل وعلا: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَا إِلَى ٱللّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلمُسْلِمِينَ ﴾ [فصلت: ٣٣].

 من محمدٍ عبدِ الله ورسوله إلى هرقل عظيم الروم: سلام على من اتبع الهدى، أما بعد، فإني أدعوك بدعاية الإسلام، أسلم تسلم، يؤتك الله أجرك مرتين، فإن توليت فإن عليك إثم الأريسيين» [رواه البخاري: ٧، ومسلم: ١٧٧٣].

"إثم الأريسيين" أي: إثم استمرارهم على الباطل والكفر اتباعًا لك، والمراد بالأريسيين: الأتباع من أهل مملكته.

وعن أم سلمة وعن أن جعفر بن أبي طالب والمال النجاشي: أيها الملك، كنا قومًا أهل جاهلية نعبد الأصنام، ونأكل الميتة ونأتي الفواحش، ونقطع الأرحام، ونسيء الجوار، يأكل القوي منا الضعيف، فكنا على ذلك حتى بعث الله إلينا رسولًا منا نعرف نسبه، وصدقه، وأمانته، وعفافه، فدعانا إلى الله لنوحده، ونعبده، ونخلع ما كنا نعبد نحن وآباؤنا من دونه من الحجارة والأوثان، وأمرنا بصدق الحديث، وأداء الأمانة، وصلة الرحم، وحسن الجوار، والكف عن المحارم، والدماء، ونهانا عن الفواحش، وقول الزور، وأكل مال اليتيم، وقذف المحصنة، وأمرنا أن نعبد الله وحده لا نشرك به شيئًا، وأمرنا بالصلاة، والزكاة، والصيام [رواه أحمد: ١٧٤٠].

وعن ابن عباس على قال: قال رسول الله على له المعاذ بن جبل حين بعثه إلى اليمن: «إنك ستأتي قومًا من أهل الكتاب، فإذا جئتهم فادعهم إلى أن يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، فإن هم أطاعوا لك بذلك، فأخبرهم أن الله قد فرض عليهم خمس صلوات في كل يوم وليلة، فإن هم أطاعوا لك بذلك، فأخبرهم أن الله قد فرض عليهم عليهم صدقة، تؤخذ من أغنيائهم، فتُردُ على فقرائهم». [رواه البخاري: ٤٣٤٧، ومسلم: ١٩].

وعن ابن عباس وعن الله على رسول الله وقد عبد القيس على رسول الله وقالوا: إنا من هذا الحي من ربيعة، ولسنا نصل إليك إلا في الشهر الحرام، فمرنا بشيء نأخذه عنك وندعو إليه من وراءنا...[رواه البخاري: ٢٣٥].

وعن سليمان بن بريدة، عن أبيه وَاللَّهُ قال: كان رسول الله وَاللهُ وَاللهُ اللهُ عَلَيْ إِذَا أُمَّر أُميرًا على جيش، أو سرية، أوصاه في خاصته بتقوى الله، ومن معه من المسلمين خيرًا، ثم قال:

«اغزوا باسم الله في سبيل الله، قاتلوا من كفر بالله... وإذا لقيت عدوك من المشركين، فادعهم إلى ثلاث خصال فأيتهن ما أجابوك فاقبل منهم وكُفَّ عنهم، ثم ادعهم إلى الإسلام، فإن أجابوك، فاقبل منهم، وكف عنهم، ثم ادعهم إلى التحول من دارهم إلى دار المهاجرين...». [رواه مسلم: ١٧٣١].

وعن أبي هريرة وَ قُلِي قال: كنت أدعو أمي إلى الإسلام وهي مشركة، فدعوتها يومًا فأسمعتني في رسول الله والله و

وعن سهل بن سعد وقال: قال النبي و خيبر: «الأعطين الراية غدًا رجلًا يفتح على يديه، يحب الله ورسوله» ويحبه الله ورسوله»، فبات الناس ليلتهم أيهم يُعطَىٰ، فغدوا كلهم يرجوه، فقال: «أين علي؟»، فقيل: يشتكي عينيه، فبصق في عينيه ودعا له، فبرأ كأن لم يكن به وجع، فأعطاه فقال: أقاتلهم حتىٰ يكونوا مثلنا؟ فقال: «انفذ علىٰ رسلك حتىٰ تنزل بساحتهم، ثم ادعهم إلىٰ الإسلام، وأخبرهم بما يجب عليهم، فوالله الأن يهدي الله بك رجلًا خير لك من أن يكون لك حُمْر النَّعَم» [رواه البخارى: ٣٠٠٩، ومسلم: ٢٤٠٦].

«انفذ على رِسلك» أي: امضِ بالرفق واللين. «حتىٰ تنزل بساحتهم» أي: حتىٰ تبلغ أرضهم. «حُمْر النَّعم» أي: الإبل الحُمر، وهي أنفس أموال العرب، يضربون بها المثل في نفاسة الشيء، وإنه ليس هناك أعظم منه.

وعن أبي هريرة وَالله من الله عَلَيْهِ قال: «من دعا إلى هدى، كان له من الأجر مثل أجور مَن تبعه، لا ينقص ذلك من أجورهم شيئًا، ومن دعا إلى ضلالة، كان عليه من الإثم مثل آثام مَن تبعه، لا ينقص ذلك من آثامهم شيئًا» [رواه مسلم: ٢٦٧٤].

وعن عبد الله بن عمر و رضي النبي على قال: «بلغوا عني ولو آية» [رواه البخاري: ٣٤٦١]. وعن زيد بن ثابت رضي قال: سمعت رسول الله على يقول: «نضر الله امرأ سمع

منا حديثاً فحفظه حتى يبلغه غيره، فرب حامل فقه إلى من هو أفقه منه، ورب حامل فقه ليس بفقيه» [رواه الترمذي: ٢٦٥٦].

«نضر الله امرأ» معناه: خصه الله بالبهجة والسرور لما رُزق بعلمه ومعرفته من المنزلة بين الناس في الدنيا، ونعمه في الآخرة، حتى يُرى عليه الرخاء ورفيف النعمة، وإنما خُصَّ حافظ سنته ومبلغها بهذا الدعاء؛ لأنه سعى في نضارة العلم وتجديد السنة، فجازاه في دعائه له بما يناسب حاله في المعاملة [ينظر: «قوت المغتذي على جامع الترمذي» (٢/ ٢٦١)].

#### الثمرات المترتبة على الدعوة إلى الله الله

- الفوز بالجنة والنجاة من النار، والفلاح في الدنيا والآخرة.
  - دلالة الناس على الخير وهدايتهم إليه.
  - أنها دليل على صلاح قلب العبد واستقامته.
    - أنها تُثمر محبة الله تعالى ومحبة الناس.
- في القيام بها نشر للفضيلة ومحاربة للرذيلة، وإصلاح للجماعة التي هي قوام أمة الإسلام.
- أن بها يصلح الأفراد وتسعد الشعوب، لما فيها من إرشاد الناس إلى المصالح الدنيوية والأخروية.
- أنها مما يقرب العبد إلى الله تعالى؛ فإن الداعي إلى الله التزم أمر ربه حيث أمره أن يدعو إليه.
- أنها تُكسب الداعي بركة دعوة النبي عَلَيْ بأن ينضِّر الله وجهه، فأنت لا ترى أحدًا من أهل الحديث غالبًا إلا وفي وجهه نضارة.
- أنها تشرح للعالم كله سبل الإسلام السمحة، وترد على الدعاوى الباطلة التي يلصقها المغرضون بالدين الحنيف.
- أنها من أعظم أبواب الحسنات الجارية؛ حيث إن الداعي إلى الخير له من الأجر

مثل أجر من تبعه، كما ورد في الحديث.

#### الوسائل المعينة على الدعوة إلى الله تعالى:

- أن يعلم المسلم أن هذا الطريق فيه تشبُّه بالأنبياء والصالحين وسلوك مسالكهم.
  - معرفة الأجر الكبير والثواب العظيم لمن دعا إلىٰ الله تعالىٰ.
- علو الهمة وكمال الإيمان، فمن صح إيمانه واكتمل لم يتمالك نفسه أن يرئ محارم الله تُنتهك ولا يأمر وينهى، ولم تطاوعه نفسه إلا أن يكون من المصلحين الداعين إلىٰ الله تعالىٰ؛ طلبًا لرفعة المنزلة ولثواب الآخرة.
- نشر العلم الشرعي خصوصًا بين أجيال الشباب الذين هم الأمل في حمل راية الله تعالىٰ.
- الاستفادة من القنوات الحديثة من انترنت وقنوات فضائية وغيرها في نشر ما ينفع المسلمين من علم شرعى وما إلىٰ ذلك.
- استعادة دور المسجد كما كان أيام النبي على بحيث يتحول المسجد إلى مركز للمسلم يجد فيه كل شيء يهمه من أمر دينه ودنياه، فينبغي ربط المسلمين بالمساجد وجعلها مركزًا لهم يلوذون إليه في كل ما ينزل بهم، فهذا من أعظم ما يسهِّل أمور الدعوة.
- الاستعانة بالله تعالى ودعائه؛ لأن الدعوة إليه تحتاج إلى علم وفراغ وصبر وحسن خلق فهي شاقة على النفس، ولا يمكن لعبد أن يأتي بها على وجهها إلا بإعانة الله له وتوفيقه إليها.
  - طلب العلم والجد فيه، ونشره وتبليغه.

## 🧯 ۲۱. الطهارة والوضوء

الإسلام دين الطهارة والجمال والكمال، ودين الفطرة، ولقد اعتنى الإسلام بطهارة المسلمين في ظاهرهم وفي باطنهم، فطهّر بواطنهم بالإيمان والتقوى وكل خلق طيب وحال جميل، وطهّر ظواهرهم بالأمر بطهارة الظاهر، من وضوء وغسل، والبعد عن القذر والخبث والنجس، فجمع بين طهارتي الظاهر والباطن؛ لذا كانت الطهارة الظاهرة نصف الإيمان، وهي من أوجب واجبات الإسلام، وشعبة من أهم شعب الإيمان.

والطهارة بالمعنى العام تشمل كل ما يُهيئ العبد المسلم للشروع في العبادة والإقبال على الله؛ كرفع الحَدَث بالوضوء والغسل، والاستنجاء، والتنظف بإزالة الأوساخ والنجاسات، وقص الأظافر، ونتف الإبط، وحلق العانة –وهو ما حول الفرج من الشعر – واستعمال السواك، ونحو ذلك.

### الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أن الطهارة من أهم شعب الإيمان:

قال الله تعالى: ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِ قُلْ هُوَ أَذَى فَأَعْتَ زِلُواْ ٱلنِّسَآءَ فِى ٱلْمَحِيضِ وَلَا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرُنَ ۚ فَإِذَا تَطَهَّرُنَ فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ ٱللَّهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلتَّوَّبِينَ وَيُحِبُ ٱلْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢].

قال السعدي هي: «أخبر تعالى أن الحيض أذى، وإذا كان أذى، فمن الحكمة أن يمنع الله تعالى عباده عن الأذى وحده، ولهذا قال: ﴿ فَأَعْتَزِلُواْ ٱلنِسَاءَ فِي ٱلْمَحِيضِ ﴾ أي: مكان الحيض، وهو الوطء في الفرج خاصة، فهذا هو المحرم إجماعًا. وحد هذا الاعتزال وعدم القربان للحُيَّض ﴿ حَتَّى يَطْهُرُنَ ﴾ أي: ينقطع دمهن، فإذا انقطع الدم، زال المنع الموجود وقت جريانه، الذي كان لحله شرطان، انقطاع الدم، والاغتسال منه.

فلما انقطع الدم، زال الشرط الأول وبقي الثاني، فلهذا قال: ﴿ فَإِذَا تَطَهَّرُنَ ﴾ أي:

اغتسلن ﴿ فَأَتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ ٱللَّهُ ﴾ أي: في القبل لا في الدبر، لأنه محل الحرث. وفيه دليل على وجوب الاغتسال للحائض، وأن انقطاع الدم، شرط لصحته.

ولما كان هذا المنع لطفًا منه تعالى بعباده، وصيانة عن الأذى قال تعالى: ﴿إِنَّ اللهَ يَجِبُ ٱلتَّوَبِينَ ﴾ أي: المتنزهين عن الآثام، وهذا يشمل التطهر الحسي من الأنجاس والأحداث، ففيه مشروعية الطهارة مطلقًا؛ لأن الله يحب المتصف بها، ولهذا كانت الطهارة مطلقًا شرطًا لصحة الصلاة والطواف، وجواز مس المصحف، ويشمل التطهر المعنوي عن الأخلاق الرذيلة، والصفات القبيحة، والأفعال الخسيسة» [«تفسير السعدي» (ص: ١٠٠) باختصار].

وقال سبحانه: ﴿ لَمُسْجِدُ أُسِّسَ عَلَى ٱلتَّقُوكِي مِنْ أَوَّلِ يَوْمٍ أَحَقُّ أَن تَقُومَ فِيهِ فِيهِ رِجَالُ يُحِبُّونَ أَن تَتَطَهَّرُونً وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُطَّهِّرِينَ ﴾ [التوبة: ١٠٨].

وقال تبارك و تعالى: ﴿ وَرِثِيَابِكَ فَطَهِّرَ ﴾ [المدثر: ١ - ٥].

قال السعدي هي: «يحتمل أن المراد بثيابه، أعماله كلها، وبتطهيرها تخليصها والنصح بها، وإيقاعها على أكمل الوجوه، وتنقيتها عن المبطلات والمفسدات، والمنقصات من شر ورياء، ونفاق، وعجب، وتكبر، وغفلة، وغير ذلك، مما يؤمر العبد باجتنابه في عباداته.

ويدخل في ذلك تطهير الثياب من النجاسة؛ فإن ذلك من تمام التطهير للأعمال

خصوصًا في الصلاة، التي قال كثير من العلماء: إن إزالة النجاسة عنها شرط من شروط الصلاة.

ويحتمل أن المراد بثيابه، الثياب المعروفة، وأنه مأمور بتطهيرها عن جميع النجاسات، في جميع الأوقات، خصوصًا في الدخول في الصلوات، وإذا كان مأمورًا بتطهير الظاهر، فإن طهارة الظاهر من تمام طهارة الباطن» [«تفسير السعدي» (ص: ٩٥٨)].

عن أبي هريرة تُطَقَّ قال: قال رسول الله عَلَيَّة: «لا تُقبل صلاة من أحدث حتى يتوضأ». قال رجل من حضرموت: ما الحدث يا أبا هريرة؟ قال: فساء أو ضراط [رواه البخاري: ١٣٥، ومسلم: ٢٢٥].

وعن عبد الله بن عمر عليه قال: سمعت رسول الله عليه يقول: «لا تُقبل صلاة بغير طهور» [رواه مسلم: ٢٢٤].

وعن عثمان بن عفان والله عليه قال: قال رسول الله عليه: «من توضأ فأحسن الوضوء خرجت خطاياه من جسده، حتى تخرج من تحت أظفاره» [رواه مسلم: ٢٤٥].

وعن أبي هريرة رَضِّ قال: سمعت النبي عَلَيْهُ يقول: «إن أمتي يُدعَون يوم القيامة غُرَّا مُحَجَّلين من آثار الوضوء» [رواه البخاري: ١٣٦، ومسلم: ٢٤٦].

«غُرًّا» جمع أغر، أي: ذو غرة، وأصل الغرة لمعة بيضاء تكون في جبهة الفرس، ثم استعملت في الشهرة وطيب الذكر. «محجلين» من التحجيل وهو بياض يكون في قوائم الفرس، وأصله من الحجل وهو الخلخال. والمعنى: أن النور يسطع من وجوههم وأيديهم وأرجلهم يوم القيامة، وهذا من خصائص هذه الأمة التي جعلها الله على الناس.

وعن عقبة بن عامر وصلى الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله الله وعن عقبة بن عامر وصلى الله والله ووصله والله والله

وعن عائشة على قالت: قال رسول الله على: «عشر من الفطرة: قص الشارب، وإعفاء اللحية، والسواك، واستنشاق الماء، وقص الأظفار، وغسل البراجم، ونتف الإبط، وحلق العانة، وانتقاص الماء، والمضمضة» [رواه مسلم: ٢٦١]. «إعفاء اللحية» أي: تركها على حالتها وعدم حلقها أو قصها. «البراجم» أي: مفاصل الأصابع. «انتقاص الماء» أي: الاستنجاء.

وعن ابن عباس على قال: مر النبي على بحائط من حيطان المدينة أو مكة، فسمع صوت إنسانين يُعذّبان في قبورهما، فقال النبي على: «يُعذّبان، وما يُعذّبان في كبير». ثم قال: «بلئ، كان أحدهما لا يستتر من بوله، وكان الآخر يمشي بالنميمة» [رواه البخاري: ٢١٦، ومسلم: ٢٩٢]. «حائط» أي: بستان. «لا يستتر من بوله» أي: لا يستبرئ منه ولا يتحفّظ عن الإصابة به.

قال الخطابي هي: «قوله: «وما يُعذّبان في كبير» معناه: أنهما لم يُعذّبا في أمر كان يكبُر عليهما أو يَشُقُّ فعله لو أرادا أن يفعلاه، وهو التنزه من البول وترك النميمة، ولم يُرد أن المعصية في هاتين الخصلتين ليست بكبيرة في حق الدين، وأن الذنب فيهما هيّن سهل» [«معالم السنن» (١/ ١٩)].

### الثمرات المترتبة على الطهارة كثيرة، منها:

من خلال النصوص السابقة من الكتاب والسنة يمكننا استخلاص ثمرات الطهارة، وهي:

- أن الصلاة لا تُقبل إلا بتحقق الطهارة.
- الطهارة مكفرة للذنوب كلها، فلما كانت هذه الجوارح والأطراف هي محل الكسب والعمل، وكانت هي أبواب المعاصي والذنوب كلها، منها ما يكون في الوجه

كالسمع والبصر واللسان والشم والذوق، وكذا في سائر الأعضاء، شُرع تطهيرها لتكفير ما اقترفته من الذنوب والمعاصي.

- أن الطهارة علامة هذه الأمة في وجوههم وأطرافهم يوم القيامة بين الأمم، وليست لأحد غيرهم.
- أنها تنشيط للجوارح، وإزالة للأوساخ والأقذار التي على البدن، فيقف العبد يناجى ربه في طهارة ونشاط؛ لأن الماء يعيد للجسم نشاطه وقوته وحيويته.
  - أنها من خصال الإيمان، فلا يحافظ على الطهارة إلا المؤمن.
- أنه إذا انتهى العبد من الوضوء وختمه بالشهادتين كان موجبًا لفتح أبواب الجنة له.
- أن الله يرفع صاحبها بها الدرجات، فإسباغ الوضوء خصوصًا في أوقات البرد رفعة في الدرجات وزيادة في الحسنات.
- ومن ثمرات الطهارة العظيمة حب الله للمتطهرين، فإن الله يحب التوابين ويحب المتطهرين.

### الأسباب والوسائل المعينة على الطهارة:

- أن يعلم المسلم أن الطهارة شرط في صحة الصلاة، وبدونها تكون الصلاة . باطلة.
- أن يعلم أن الله تعالىٰ يحب المتطهرين، فإذا علم العبد ذلك كان ذلك من أعظم الأسباب التي تعينه علىٰ الطهارة.
- أن يتعلم أحكام الطهارة من الكتاب والسنة الصحيحة وأقوال السلف الصالح وأئمة المسلمين.
- أن يعلم أن الطهارة موافقة للفطرة التي فطر الله تعالىٰ الناس عليها، والإسلام هو دين الفطرة، وأنه جاء بالحث عليها، فغسل الوجه، وتنظيف الأنف، والفم، واليدين، وللرجلين، وكذا الاغتسال، والاستنجاء، ونحوها، كل ذلك لا يحتاج لشرع ليشرعه،

الْمُكِنَّ الْمُكَانِّ الْمُكَانِّ الْمُكَانِّ الْمُكَانِّ الْمُكَانِّ الْمُكَانِّ

بل يكفي الإنسان أن يكون سليم الفطرة لينظف تلك الأعضاء والجوارح، وليحرص على بعدها عن القذر والنجاسة.

- أن يحذر التشبه بالكفار الذين لا يأبهون لأمر الطهارة والتحرز من النجاسة.
  - أن يعلم أن ترك الطهارة وعدم التنزه من البول من أسباب عذاب القبر.



# 🤲 ۲۷. الأذان 😭

الأذان من خصائص الإسلام وشعائره الظاهرة، وقد اتفقت الأمة الإسلامية على مشروعيته، وهو من خير الأعمال التي تقرب إلى الله تعالى، وللمؤذن فضل عظيم، ولمردِّد الأذان أجر كبير، وهو من فروض الكفايات، لذا فهو شعبة مهمة من شعب الإيمان.

والأذان هو: الإعلام بدخول وقت الصلاة بألفاظ الأذان المعروفة.

ويستحب للمسلم إذا سمع المؤذن أن يقول مثل ما يقول إلا عند قول المؤذن: «حيَّ على الصلاة»، وعند قوله: «حيَّ على الصلاة»، وعند قوله: «حيَّ على الفلاح»، يقول المسلم أيضًا: «لا حول ولا قوة إلا بالله».

ثم يصلي على النبي النبي محمدًا الوسيلة والفضيلة، وابعثه مقامًا محمودًا الذي وعدته». والوسيلة: منزلة عالية في الجنة.

### الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أن الأذان من شعب الإيمان:

قال الله تعالىٰ: ﴿ وَإِذَا نَادَيْتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوةِ ٱتَّخَذُوهَا هُزُوَا وَلِعِبَا ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمُ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ [المائدة:٥٨].

قال الطبري عن الله المؤمنون بالصلاة سخر من دعوتكم إليها هؤلاء الكفار من اليهود والنصارئ والمشركين ولعبوا من النهود والنصارئ والمشركين ولعبوا من ذلك. ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوَمٌ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ يعني تعالىٰ ذكره بقوله: ذلك فعلهم الذي يفعلونه وهو هزؤهم ولعبهم من الدعاء إلى الصلاة، إنما يفعلونه بجهلهم بربهم، وأنهم لا يعقلون ما لهم في إجابتهم إن أجابوا إلى الصلاة، وما عليهم في استهزائهم ولعبهم بالدعوة إليها، ولو عقلوا ما لمن فعل ذلك منهم عند الله من العقاب ما فعلوه » [«تفسير الطبري» (٨/ ٣٦٥)].

١٨٠ )

و قال سبحانه: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا نُودِىَ لِلصَّلَوةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَٱسْعَوْاْ إِلَى ذِكْرِ ٱللَّهِ وَذَرُواْ ٱلْبَيْعَ ۚ ذَٰلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنْتُمْ تَعَامُونَ ﴾ [الجمعة: ٩].

﴿ إِذَا نُودِيَ لِلصَّلَوةِ ﴾ أي: إذا أُذِّن لها.

وقال ﷺ: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَآ إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ [نصلت: ٣٣].

قال ابن كثير هي: «قيل: المراد بها المؤذنون الصلحاء»، ثم قال: «والصحيح أن الآية عامة في المؤذنين وفي غيرهم» [«تفسير ابن كثير» (٧/ ١٧٩، ١٧٩)].

وعن ابن عمر على يقول: كان المسلمون حين قدِموا المدينة يجتمعون فيتحيَّنون الصلاة ليس يُنادَىٰ لها، فتكلموا يومًا في ذلك، فقال بعضهم: اتخِذوا ناقوسًا مثل ناقوس النصاری، وقال بعضهم: بل بوقًا مثل قرن اليهود، فقال عمر: أوَلا تبعثون رجلًا ينادي بالصلاة، فقال رسول الله عليه: «يا بلال قم فنادِ بالصلاة» [رواه البخاري: ٢٠٤، ومسلم: ٣٧٧].

«فيتحينون» أي: يقدِّرون وقتها ليأتوا إليها. «الناقوس» هو ما يضرب به النصاري وقت صلاتهم. «بوقًا» هو مثل قرن الشاة يُنفخ فيه فيُخرِج صوتًا.

وعن عبد الله بن زيد والله قال: لما أمر رسول الله والناقوس يُعمل ليُضرَب به للناس لجمع الصلاة طاف بي وأنا نائم رجل يحمل ناقوسًا في يده، فقلت: يا عبد الله، أتبيع الناقوس؟ قال: وما تصنع به؟ فقلت: ندعو به إلى الصلاة، قال: أفلا أدلك على ما هو خير من ذلك؟ فقلت له: بلي، قال: فقال: تقول: الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، أشهد أن لا إله إلا الله، أشهد أن محمدًا رسول الله، أشهد أن محمدًا رسول الله، أشهد أن محمدًا رسول الله، على الصلاة، حي على الصلاة، حي على الفلاح، حي على الفلاح، الله أكبر، أشهد أن لا إله إلا الله، أشهد أن محمدًا وحقول: إذا أقمت الصلاة، حي على الصلاة، حي على الصلاة، قد قامت الصلاة، قد قامت الصلاة، قد قامت الصلاة، قد قامت الصلاة،

الله أكبر الله أكبر، لا إله إلا الله. فلما أصبحتُ أتيت رسول الله على فأخبرته بما رأيت فقال: «إنها لرؤيا حق إن شاء الله، فقم مع بلال فألق عليه ما رأيت، فليؤذّن به، فإنه أندى صوتًا منك» فقمت مع بلال، فجعلت أُلقيه عليه، ويؤذّن به، قال: فسمِع ذلك عمر بن الخطاب وهو في بيته فخرج يجر رداءه، ويقول: والذي بعثك بالحق يا رسول الله، لقد رأيت مثل ما رأى، فقال رسول الله على: «فلله الحمد» [رواه أبو داود: ٤٩٩].

وعن أبي مَحْذُورة فَعْقَ قال: كنت أؤذن لرسول الله عَلَيْهِ، وكنت أقول في أذان الفجر الأول: حي على الفلاح، الصلاة خير من النوم، الصلاة خير من النوم، الله أكبر، الله إلا الله. [رواه النسائي: ٦٤٧].

وعن مالك بن الحُوريرث وَالله قال: أتيت النبي عَلِيه في نفر من قومي، فأقمنا عنده عشرين ليلة، وكان رحيمًا رفيقًا، فلما رأى شَوْقنا إلى أهالينا قال: «ارجعوا فكونوا فيهم، وعلِّموهم، وصلُّوا، فإذا حضرت الصلاة فليؤذِّن لكم أحدكم، وليؤمَّكم أكبرُكم» [رواه البخاري: ٢٢٨، ومسلم: ٢٧٤].

وعن أبي هريرة والله على الله والله والله والله والله والله والصف الناس ما في النداء والصف الأول ثم لم يجدوا إلا أن يستهموا عليه لاستهموا» [رواه البخاري: ٦١٥، ومسلم: ٤٣٧]. «النداء» أي: الأذان، «يستهموا» أي: يقترعوا.

وعن طلحة بن يحيى عن عمه قال: كنت عند معاوية بن أبي سفيان والحقيقة فجاءه المؤذن يدعوه إلى الصلاة فقال معاوية: سمعت رسول الله والقيقي يقول: «المؤذنون أطولُ الناس أعناقًا يوم القيامة» [رواه مسلم: ٣٨٧].

قال النووي في: «قيل معناه: أكثر الناس تشوُّفًا إلىٰ رحمة الله تعالىٰ؛ لأن المتشوِّف يُطيل عنقه إلىٰ ما يتطلع إليه، فمعناه كثرة ما يرونه من الثواب. وقال النضر بن شميل: إذا ألجم الناسَ العرقُ يوم القيامة طالت أعناقهم؛ لئلا ينالهم ذلك الكرب والعرق. وقيل معناه: أنهم سادة ورؤساء، والعرب تصف السادة بطول العنق. وقيل معناه: أكثر أتباعًا. وقال ابن الأعرابي: معناه أكثر الناس أعمالًا. قال القاضي عياض وغيره: ورواه

بعضهم: «إعناقًا» بكسر الهمزة، أي: إسراعًا إلى الجنة» [«شرح مسلم» (٤/ ٩١)].

«البادية» هي الصحراء التي لا عمارة فيها حيث تُرعىٰ الغنم وغيرها. «مدىٰ الصوت» هو آخر ما يصل إليه الصوت.

وعن البراء بن عازب رَطْب ويابس، وله مثل أجر مَن صلى معه» [رواه النسائي: ٦٤٦].

وعن عُقْبة بن عامر عُقَّة قال: سمعت رسول الله عَقَق يقول: «يعجب ربكم من راعي غنم في رأس شَظِيَّة بجبل، يؤذِّن بالصلاة، ويصلي، فيقول الله عَق: انظروا إلى عبدي هذا يؤذِّن، ويقيم الصلاة، يخاف مني، قد غفرت لعبدي وأدخلته الجنة» [رواه أبو داود: ١٢٠٣]. «في رأس شظية بجبل» أي: في قطعة من رأس الجبل.

وعن عمر بن الخطاب على قال: قال رسول الله على: "إذا قال المؤذن: الله أكبر، الله أكبر، فقال أحدكم: الله أكبر، لله أكبر، ثم قال: أشهد أن لا إله إلا الله، قال: أشهد أن الله إلا الله، ثم لا إله إلا الله، ثم قال: أشهد أن محمدًا رسول الله قال: أشهد أن محمدًا رسول الله، ثم قال: حيّ على الصلاة، قال: لا حول ولا قوة إلا بالله، ثم قال: حيّ على الفلاح، قال: لا حول ولا قوة إلا بالله، ثم قال: الله أكبر، قال: الله أكبر، ثم قال: لا إله إلا الله من قلبه -دخل الجنة» [رواه مسلم: ٣٨٥].

وعن عبد الله بن عمرو بن العاص على أنه سمع النبي على يقول: «إذا سمعتم المؤذن فقولوا مثل ما يقول، ثم صَلُّوا علي فإنه من صلى علي صلاة صلى الله عليه بها عشرًا، ثم سلوا الله لي الوسيلة، فإنها منزلة في الجنة لا تنبغي إلا لعبد من عباد الله، وأرجو أن أكون أنا هو، فمن سأل لى الوسيلة حلَّت له الشفاعة» [رواه مسلم: ٣٨٤].

وعن جابر بن عبد الله وطبي أن رسول الله والله الله وعن جابر بن عبد الله والصلاة القائمة، آتِ محمدًا الوسيلة والفضيلة، وابعثه مقامًا محمودًا الذي وعدته -حلَّت له شفاعتي يوم القيامة» [رواه البخاري: ٦١٤].

وعن سعد بن أبي وقاص والله عن رسول الله والله وا

وعن أبي هريرة وَ النبي عَلَيْ قال: «إذا نودي للصلاة أدبر الشيطان له ضُراط، حتى لا يسمع التأذين، فإذا قُضي التأذين أقبل حتى إذا ثُوِّب بالصلاة أدبر، حتى إذا قُضي التثويب أقبل حتى يخطُر بين المرء ونفسه يقول له: اذكر كذا واذكر كذا، لما لم يكن يذكر من قبل، حتى يظل الرجل ما يدري كم صلى» [رواه البخاري: ١٢٢٢، ومسلم: ٣٨٩]. «ثُوِّب بالصلاة» أي: أُقيمت. «يخطُر» أي: يوسوس.

## من الثمرات المترتبة على الأذان:

- الإعلام بدخول وقت الصلاة.
- دعوة المسلمين إلى الاجتماع لأداء الصلاة جماعة.
- إعلاء اسم الله بالتكبير وإظهار شرعه ورِفعة رسوله ﷺ.
- تقرير التوحيد والتركيز على معاني الإسلام وحقائقه الكبرى؛ فهو تلخيص لدعوة الإسلام.
  - نداء الناس إلى الفلاح والنجاح.
    - الأذان يطرد الشيطان.
  - أن المؤذن من أفضل الدعاة إلى الله تعالى.
  - أن المؤذِّنين أطولُ الناس أعناقًا يوم القيامة.
- أنه يشهد للمؤذن كل مَن سمعه مِن جن وإنس يوم القيامة، ويُغفر له مدى

الْمُكَانِّ الْمُكَانِّ الْمُكَانِّ الْمُكَانِّ الْمُكَانِّ

صوته، ويصدِّقه مَن سمعه مِن رطْب ويابس، وله مثل أجر مَن صلىٰ معه، كما ثبت في الأحاديث.

- نيل الأجر والثواب سواء للمؤذن أو من يردِّد الأذان.

## الوسائل المعينة على الأذان أداءً وترديدًا:

- العلم بالفضائل المتعلقة بالأذان سواء للمؤذن أو مُردِّد الأذان معه.
- التبكير في الذهاب إلى المسجد يكون فرصةً لأداء الأذان ما لم يكن للمسجد مؤذِّن راتب، أو عند غياب المؤذن الراتب.
- الإنصات عند سماع المؤذن يعين على ترديد الأذان وأداء الأذكار المتعلقة به.
- تعظيم شعائر الله سببٌ لتعظيم الأذان والحرص عليه، أو على ترديده مع المؤذن.



# 🔌 ۸۲. الصلاة 鯸

الصلاة من أهم أركان الإسلام بعد الشهادتين؛ بل هي عمود الإسلام، وإذا سقط العمود سقط ما بُني عليه، ومما يبين أهميتها أن الله تعالى فرضها على نبيه محمد والله فوق سبع سماوات في ليلة المعراج، وفرضها الله تعالى خمسين صلاة في اليوم والليلة، ولكن الله سبحانه وتعالى خففها على عباده حتى صارت خمسًا بالفعل وخمسين في الأجر، وهذا يدل على محبة الله تعالى لها وأهميتها في حياة المسلم، وأنها جديرة بأن يصرف الإنسان جزءًا كبيرًا من وقته فيها.

والصلاة: عبادة ذات أقوال وأفعال مخصوصة، مفتتحة بالتكبير، مختتمة بالتسليم.

## الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أن الصلاة من أهم شعب الإيمان:

قال تعالىٰ: ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ ﴾ [البقرة: ٤٣] في آيات كثيرة من كتاب الله.

و قال سبحانه: ﴿ إِنَّ ٱلصَّلَوْةَ كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مَّوْقُوتَا ﴾ [النساء: ١٠٣].

وقال جل وعلا: ﴿ فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَوُاْ ٱلزَّكُوةَ فَإِخُورَنُكُمْ فِي ٱلدِّينِ﴾ [التوبة: ١١].

وقال عِنْ فُل لِعِبَادِيَ ٱلَّذِينَ اللَّذِينَ اللَّهِ يُقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ ﴾ [إبراهيم: ٣١].

وقال سبحانه: ﴿ مُنِيبِينَ إِلَيْهِ وَأَتَّقُوهُ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَلَا تَكُونُواْ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [الروم: ٣١].

وقال تعالىٰ: ﴿ وَمَا أَمُرُوٓاْ إِلَّا لِيَعۡبُدُواْ ٱللَّهَ مُخۡلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ حُنَفَآءَ وَيُقِيمُواْ ٱلصَّالَوٰةَ وَيُؤْتُواْ ٱلزَّكُوةَ ۚ وَذَٰلِكَ دِينُ ٱلْقَيِّمَةِ ﴾ [البينة: ٥].

وعن عبد الله بن عمر والنبي على أنه قال: «بُني الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصيام رمضان، وحج البيت» [رواه البخاري: ٨، ومسلم: ١٦].

وعن معاذ بن جبل وَ النبي عَلَيْ حين بعثه إلى اليمن قال له: «وأعلِمهم أن النبي عَلَيْ حين بعثه إلى اليمن قال له: «وأعلِمهم أن الله افترض عليهم خمس صلوات في كل يوم وليلة» [رواه البخاري: ١٣٩٥، ومسلم: ١٩].

وعن عبد الله بن مسعود تَعْقَ قال: سألت رسول الله عَلَيْ: أي العمل أفضل؟ قال: «الصلاة لوقتها». قال: قلت: ثم أي؟ قال: «بر الوالدين». قال: قلت: ثم أي؟ قال: «الجهاد في سبيل الله» [رواه البخاري: ٧٥٣٤، ومسلم: ٨٥].

وعن جابر وصلى قال: سمعت رسول الله وسلى يقول: «إن بين الرجل وبين الشرك والكفر، ترك الصلاة» [رواه مسلم: ٨٢].

وعن عبادة بن الصامت على قال: سمعت رسول الله على يقول: «خمس صلوات كتبهن الله على العباد، فمن جاء بهن لم يضيع منهن شيئًا استخفافًا بحقهن، كان له عند الله عهد أن يدخله الجنة، ومن لم يأت بهن فليس له عند الله عهد، إن شاء عذبه، وإن شاء أدخله الجنة» [رواه أبو داود: ١٤٢٠].

وعن معاذبن جبل في أن النبي على قال: «رأس الأمر الإسلام، وعموده الصلاة، وذروة سنامه الجهاد» [رواه الترمذي: ٢٦١٦].

#### ثمرات الصلاة:

يتبين لنا من خلال نصوص القرآن والسنة السابقة أن للصلاة ثمرات جليلة و فوائد عظيمة منها:

- أن الذي يحافظ على الصلوات الخمس ولا يضيع منها شيئًا قد ضمن الله له أن يدخله الجنة.

وعن أبي هريرة رضي الله عليه قال: «أرأيتم لو أن نهرًا بباب أحدكم

يغتسل منه كل يوم خمس مرات، هل يبقى من دَرَنِهِ شيء؟» قالوا: لا يبقى من دَرَنه شيء. قال: «فذلك مَثَلُ الصلوات الخمس، يمحو الله بهن الخطايا» [رواه البخاري: ٢٨٥، ومسلم: ٦٦٧]. «من دَرَنِهِ» أي وَسَخِهِ.

- الصلاة ضامنة لفلاح العبد؛ فقد افتتح الله أعمال المؤمنين المفلحين بالصلاة واختتمها بها، قال الله تعالىٰ: ﴿قَدَ أَفَلَحَ اللَّمُؤُمِنُونَ ۞ اللَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ۞ وَالَّذِينَ هُمْ عِنِ اللَّغُومُعُرِضُونَ ۞ وَالَّذِينَ هُمْ اللَّيْ اللَّهُمْ عَيْرُ اللَّيْ اللَّهُمْ عَيْرُ اللَّيْ اللَّهُمْ عَيْرُ اللَّيْ اللَّهُمْ عَيْرُ اللَّيْ عَلَى اللَّيْ اللَّهُمْ عَيْرُ اللَّهُمْ عَيْرُ اللَّيْ اللَّهُمْ عَيْرُ اللَّهُمْ عَيْرُ اللَّيْ اللَّهُمْ عَيْرُ اللَّيْ اللَّهُمْ عَلَى صَلَوتِهِمْ يُحَافُونَ ﴾ وَاللَّيْنَ هُمْ عَلَى صَلَوتِهِمْ يُحَافُطُونَ هُمُ الْمَالِينَ هُمْ عَلَى صَلَوتِهِمْ يُحَافُطُونَ ﴾ وَاللَّيْنِ هُمْ الْمؤرِثُونَ ۞ اللَّيْنِ اللهُمْ عَلَى صَلَوتِهِمْ يُحَافُطُونَ ﴾ وأَلْكَيْنَ هُمْ اللَّيْنِ اللَّهُمُ اللَّيْنِ اللَّهُمُ اللَّيْنِ اللَّهُمُ اللَّيْنِ اللَّهُمُ اللَّيْنِ اللَّهُمُ عَلَى صَلَوتِهِمْ يُحَافُونَ اللهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّيْنِ اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ ا

- أنها من أهم الأسباب لرؤية الله تعالىٰ في الآخرة، وما أُعطي العبد عطاء ولا نعيمًا أحب إليه من النظر إلىٰ وجه الله الكريم، ولم يفز العبد ويحصل علىٰ تلك اللذة وهذا الشرف العظيم إلا بمحافظته علىٰ الصلوات خاصة صلاتي الفجر والعصر؛ فعن جرير بن عبد الله قط قال: كنا عند النبي على فنظر إلىٰ القمر ليلة البدر فقال: "إنكم سترون ربكم، كما ترون هذا القمر، لا تضامون في رؤيته (أي: لا ينالكم تعب أو ظلم بأن يرى بعضكم دون بعض)، فإن استطعتم أن لا تُغلّبوا علىٰ صلاة قبل طلوع الشمس وقبل غروبها فافعلوا» ثم قرأ: ﴿ وَسَبّح بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ ٱلشّمَسِ وَقَبْلَ ٱلْفُرُوبِ ﴾ وقبل غروبها فافعلوا» ثم قرأ: ﴿ وَسَبّح بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ ٱلشّمَسِ وَقَبْلَ ٱلْفُرُوبِ ﴾ [ق. ٣٩] يعني: العصر والفجر [رواه البخاري: ٥٥٤، ومسلم: ٣٣].

قال العلماء: وجه مناسبة ذكر هاتين الصلاتين عند ذكر رؤية الله على: أن الصلاة أفضل الطاعات، وقد ثبت لهاتين الصلاتين من الفضل على غيرهما ما ذُكر من اجتماع الملائكة فيهما ورفع الأعمال وغير ذلك، فهما أفضل الصلوات، فناسب أن يجازي المحافظ عليهما بأفضل العطايا وهو النظر إلى الله تعالى [ينظر: "فتح الباري" (٢/ ٣٤)].

١٨٨

- أنها نِعْم العون للعبد في مواجهة الشدائد والصعاب، قال تعالىٰ: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ ٱلْسَتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوَةَ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّبِرِينَ ﴾ [البقرة: ١٥٣]، وقد كان النبي إذا حَزَبَه أمرٌ فزع إلىٰ الصلاة [رواه أبو داود: ١٣١٩]. ﴿إذا حَزَبَه ﴾: أي أصابه.

- أنها تنهى عن الفحشاء والمنكر؛ قال تعالى: ﴿ وَأَقِمِ ٱلصَّلَوَةَ ۗ إِنَّ ٱلصَّلَوَةَ ۗ إِنَّ ٱلصَّلَوَةَ وَالْمَنكر؛ قال تعالى: ﴿ وَأَقِمِ ٱلصَّلَوَةَ ۗ إِلَى ٱلْصَلَوْةَ الصَّلَوْةَ وَالْمَنكبوت:٤٥].

ووجه كون الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر، أن العبد المقيم لها، المتمم لأركانها وشروطها وخشوعها، يستنير قلبه، ويتطهر فؤاده، ويزداد إيمانه، وتقوى رغبته في الخير، وتقل أو تُعدَم رغبته في الشر، فبالضرورة مداومتها والمحافظة عليها على هذا الوجه، تنهى عن الفحشاء والمنكر، فهذا من أعظم مقاصدها وثمراتها. وثم في الصلاة مقصود أعظم من هذا وأكبر، وهو ما اشتملت عليه من ذكر الله، بالقلب واللسان والبدن، فإن الله تعالى، إنما خلق الخلق لعبادته، وأفضل عبادة تقع منهم الصلاة، وفيها من عبوديات الجوارح كلها، ما ليس في غيرها، ولهذا قال: ﴿وَلَذِكُرُ ٱللّهِ ٱلْكَرَرُ اللهُ مَنْ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ المناه ال

## الأسباب والوسائل المعينة على المحافظة على الصلوات:

- الاستعانة بالله تعالى، فلا يعين العبد على الطاعة إلا الله تعالى، وكلما وجد العبد في نفسه مشقة لأداء طاعة من الطاعات فعليه أن يتوجه إلى الله تعالى بالدعاء أن ييسر له فعل الطاعات وأن يعينه على ذلك، وقد كان النبي على يعلم أصحابه ذلك، فعن معاذ بن جبل في أن رسول الله في أخذ بيده وقال: «يا معاذ، والله إني لأحبك، والله إني لأحبك، فلا تدعن في دبر كل صلاة تقول: اللهم أعني على ذكرك، وشكرك، وحسن عبادتك» [رواه أبو داود: ١٥٢٢].

- معرفة أهمية الصلاة، وأنها ركن أصيل من أركان الدين، وأنها عمود الإسلام، وأنه لا حظ في الإسلام لمن تركها؛ فعن المِسْوَر بن مخرمة، أنه دخل على عمر بن

الخطاب و الله التي طُعن فيها، فأيقظ عمر لصلاة الصبح، فقال عمر: «نعم، ولا حظ في الإسلام لمن ترك الصلاة» فصلى عمر، وجرحه يثعب دمًا». [«موطأ مالك»: ١٥]. يثعب دمًا أي: يجرئ ويتفجر.

يعني: أنه لا نصيب له في الإسلام، ولا تُقبل منه أعماله؛ إذ الصلاة أول أعمال الإسلام قبولًا وأرفعها شأنًا، فمن ترك الصلاة بطل نصيبه من سائر أعمال الإسلام، ولم ينتفع بها، ولم يكن له نصيب منها» [ينظر: «المنتقىٰ شرح الموطأ» (١/ ٨٦)].

- استحضار فضائل أداء الصلوات في أوقاتها، ومعرفة الأجر العظيم المتحصل عند أدائها.
- الصحبة الصالحة التي تعين العبد على المحافظة على الصلاة، والبعد عن المثبطين الذين يجرونه جرَّا إلى الوراء.
- المحافظة على السنن والنوافل، حتى إذا أصاب العبد فتور تكون هذه السنن بمثابة سُور يحمى قلعة الفرائض، فإذا أُصيبَ السور بأيِّ ضعف لم تتأذَّ القلعة بشيء.
- تقديم أداء الصلاة على أي شيء وذلك بمراقبة أوقات الصلاة، فمهما كان المسلم على شغل فمتى أذن المؤذن للصلاة قام للصلاة.
- المحافظة على أداء الصلوات المفروضة في المسجد مع جماعة المسلمين، ولا يجعل المسلم شيئًا يشغله عن الصلاة في المسجد.
- الدعاء، وهو سلاح قوي يغفل عنه كثير من الناس، فعلى المسلم أن يدعو الله تعالى أن يجعله من المحافظين على الصلاة والمداومين عليها، فهذا نبي الله إبراهيم عليه السلام يدعو فيقول: ﴿ رَبِّ ٱجْعَلَنِي مُقِيمَ ٱلصَّلَوةِ وَمِن ذُرِيَّتِيَّ رَبَّنَا وَتَقَبَّلُ دُعَآءٍ ﴾ [إبراهيم: ٤٠].

## 🦐 ۲۹. صلاة الجمعة 🖟

إن الله على فضَّل من كل شيء خَلَقَه شيئًا، ففضَّل من البلدان مكة، ومن الشهور رمضان، ومن الأيام الجمعة، وجعل في يوم الجمعة صلاةً تختلف عن صلوات باقي أيام الأسبوع، وهي صلاة الجمعة وخطبتها، فجعلها بدلًا عن صلاة الظهر، وجعل لها فضلًا عظيمًا يفوق ما جعله للظهر، وهذا من فضل الله تعالىٰ علىٰ عباده ونفحاته التي ينبغي للعبد أن يتعرض لها.

وقد أجمع المسلمون على وجوب صلاة الجمعة على الرجال، قال ابن المنذر على تعالى: «وأجمعوا على أن الجمعة واجبة على الأحرار البالغين المقيمين الذين لا عذر لهم» [«الإجماع» (ص ٤٠)].

وصلاة الجمعة تحصل بخطبتين يفصل بينهما جلوس خفيف، ثم صلاة ركعتي الجمعة.

ولها آداب يُستحب فعلها من: اغتسال، وتطيُّب، ولبس البياض، والتبكير إليها، وهذا الأخير خصوصًا قد صار مهجورًا عند كثير من المسلمين، والله المستعان.

## الأدلة على أن صلاة الجمعة من أهم شعب الإيمان:

قال تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا نُودِىَ لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَٱسْعَوَّا إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ وَذَرُواْ ٱلْبَيْعَ ۚ ذَٰلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنُتُمْ تَعَامُونَ ﴾ [الجمعة: ٩].

قال السعدي عن يأمر تعالى عباده المؤمنين بالحضور لصلاة الجمعة والمبادرة إليها والاهتمام إليها، من حين يُنادى لها والسعي إليها، والمراد بالسعي هنا: المبادرة إليها والاهتمام لها، وجعلها أهم الأشغال. وقوله: ﴿ وَذَرُواْ ٱلْبَيْعَ ﴾ أي: اتركوا البيع، إذا نودي للصلاة، وامضوا إليها. فإن ﴿ ذَالِكُم خَيْرٌ لَكُم ﴾ من اشتغالكم بالبيع، وتفويتكم الصلاة الفريضة، التي هي من آكد الفروض.

﴿ إِن كُنتُمْ تَعُلَمُونَ ﴾ أن ما عند الله خير وأبقى، وأن من آثر الدنيا على الدين، فقد خسر الخسارة الحقيقية، من حيث ظن أنه يربح، وهذا الأمر بترك البيع مؤقت مدة الصلاة». [«تفسير السعدي» (ص: ٨٦٣)].

وعن أبي هريرة وَالْحَمْسُ، والجمعة الله وعَنْ أبي هريرة وَالْحَمْسُ، والجمعة الخمس، والجمعة الله الجمعة، ورمضان إلى رمضان، مكفرات ما بينهن إذا اجتنب الكبائر» [رواه مسلم: ٢٣٣].

وعن أبي هريرة وَأَنِي عن النبي عِلَيْ قال: «من اغتسل ثم أتى الجمعة، فصلى ما قُدِّر له، ثم أنصت حتى يفرغ الإمام من خطبته، ثم يصلي معه، غُفر له ما بينه وبين الجمعة الأخرى، وفضل ثلاثة أيام» [رواه مسلم: ٥٥٧].

وعن أبي سعيد الخدري وهم انه سمع رسول الله وهم يقول: «خمس من عملهن في يوم كتبه الله من أهل الجنة: من عاد مريضًا، وشهد جنازة، وصام يومًا، وراح يوم الجمعة، وأعتق رقبة». [رواه ابن حبان: ١٠٤٣].

وعن يزيد بن أبي مريم الأنصاري قال: حدثنا عباية بن رفاعة قال: أدركني أبو عبس وأنا أذهب إلى الجمعة، فقال: سمعت النبي عليه يقول: «من اغبرت قدماه في سبيل الله حرمه الله على النار» [رواه البخاري: ٩٠٧].

«اغبرت» أي: أصابها الغبار. «سبيل الله» أي: طاعة الله تعالى، ومنها حضور صلاة الجمعة.

وعن أبي هريرة وعن أب رسول الله وعن الله الله وعن أبي هريرة وعن أبي هريرة ومن راح في الساعة الثانية، فكأنما قرب بقرة، ومن راح في الساعة الثانية، فكأنما قرب بقرة، ومن راح في الساعة الثالثة، فكأنما قرب كبشًا أقرن، ومن راح في الساعة الرابعة، فكأنما قرب دجاجة، ومن راح في الساعة الخامسة، فكأنما قرب بيضة، فإذا خرج الإمام حضرت الملائكة يستمعون الذكر الرواه البخارى: ٨٨١، ومسلم: ٨٥٠].

«غسل الجنابة» أي: غسلًا كغسل الجنابة. «راح» أي: ذهب أول النهار. «قرب

بدنة» أي: ذبحها وتصدق بها، والبدنة واحدة الإبل ذكرًا أم أنثى. «الساعة الثانية» المراد بالساعات هنا أوقات ما بين أول النهار إلى وقت صلاة الجمعة. «كبشًا» أي: ذكر الغنم. «أقرن» أي: له قرون، وُصِف بذلك لأنه أكمل وأحسن. «خرج الإمام» أي: دخل المسجد وصعد المنبر للخطبة. «حضرت الملائكة» أي: دخلت المسجد وتركت كتابة من يأتي بعد ذلك، فتفوته فضيلة التبكير، لا ثواب الجمعة. «الذكر» أي: خطبة الجمعة وما فيها من عظة وذكر لله تعالىٰ.

وعن أبي أمامة والله على قال: سمعت رسول الله على يقول: «تقعد الملائكة على أبواب المساجد يوم الجمعة، فيكتبون الأول والثاني والثالث، حتى إذا خرج الإمام رُفعت الصحف» [رواه أحمد: ٢٢٤٢].

وعن أبي هريرة وحذيفة والله عن الجمعة من كان قبلنا، فكان لليهود يوم السبت، وكان للنصاري يوم الأحد، فجاء الله بنا فهدانا الله ليوم الجمعة، فجعل الجمعة، والسبت، والأحد، وكذلك هم تبع لنا يوم القيامة، نحن الآخرون من أهل الدنيا، والأولون يوم القيامة، المقضى لهم قبل الخلائق» [رواه مسلم: ٢٥٨].

قال ابن هبيرة هي: «في هذا الحديث أن الله تعالىٰ يُكرم من يشاء بأن يدخر له ما يشاء، فقد من الله تعالىٰ على هذه الأمة بأن جعل لها الجمعة، وجعل بعدها لليهود: السبت، وبعد السبت: الأحد للنصارىٰ، فلو لا أن الله تعالىٰ ادخر الجمعة لنا لكان لنا يوم الاثنين، ولكن الله هي أبىٰ إلا أن يجعلنا الأولين في مقام عبادته، وإن تأخر زماننا بعدهم، وهذا مما يدلل علىٰ أنه إذا أراد الله أن يقدم متأخرًا أو يؤخر مقدمًا فعل به هكذا، وهذه مقدمة ما يفعل في القيامة؛ لأن القيامة يوم الجمعة» [«الإفصاح عن معاني الصحاح» (٢/ ٤٤٢)].

وعن عبد الله بن عمر وأبي هريرة والله الله على يقول على أعواد منبره: «لينتهين أقوام عن وَدْعِهِمُ الْجُمُعَاتِ، أو ليختمن الله على قلوبهم، ثم ليكونن من الغافلين» [رواه مسلم: ٨٦٥]. «وَدْعِهِم» أي: تركهم.

قال ابن عبد البر على: «الختم على القلوب مثل الطبع عليها، وهذا وعيد شديد؛ لأن

من طُبع علىٰ قلبه وخُتم عليه لم يعرف معروفًا ولم ينكر منكرًا» [«الاستذكار» (٥/١١٧)].

وعن عبد الله بن مسعود والمحقق أن النبي على الله عن الجمعة: «لقد هممتُ أن آمر رجلًا يصلي بالناس، ثم أُحرِّق على رجال يتخلفون عن الجمعة بيوتهم» [رواه مسلم: ٨٦٥].

وعن أبي الجعد الضمري وَ قَالَ قَالَ: قال رسول الله عَلَيْهِ: «من ترك الجمعة ثلاثًا من غير عذر، فهو منافق» [رواه ابن خزيمة: ١٨٥٧].

وفي رواية عنه رُفِي ، أن رسول الله عليه قال: «من ترك ثلاث جُمَع تهاونًا بها، طبع الله على قلبه» [رواه أبو داود: ١٠٥٢].

«تهاونًا بها» أي: تساهلًا عن تقصير لا عن عذر. «طبع الله على قلبه» أي: ختم عليه بمنع إيصال الخير إليه، وقيل: كتبه منافقًا.

وعن ابن عباس و قطي قال: «من ترك الجمعة ثلاث جُمَع متواليات فقد نبذ الإسلام وراء ظهره» [رواه أبو يعلى في «مسنده» (٥/ ١٠٢)].

وعن عبد الملك بن يعلى وكان قاضي البصرة قال: «من ترك ثلاث جمع من غير عذر لم تجز شهادته» [«أخبار القضاة» لوكيع (٢ / ١٧)].

#### الثمرات المترتبة على صلاة الجمعة:

- أنها أداء فريضة من فرائض الله تعالى على عباده.
- أنها من أعظم شعائر الإسلام، ففيها اجتماع المسلمين كل أسبوع، ويومها يوم عيد، والسعي إليها والاجتماع فيها والاحتشاد لها؛ يحصل به الترابط والائتلاف بين المسلمين.
  - أنها سبب لمغفرة الذنوب بشرط اجتناب الكبائر.
  - أن المشى إليها من أسباب الوقاية من عذاب النار.
    - إنها من أسباب دخول الجنة.

١٩٤ الْمُهَا الْمُها الْمُعَالِي الْمُها الْمُها الْمُها الْمُها الْمُها الْمُها الْمُها الْمُها الْمُها الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعِلْمِ الْمُعِلْمِ الْمُعِلْمِ الْمُعِلْمِ الْمُعِلْمِ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِ الْمُعِلْمِ الْمُعْلِمِ الْمُعِلْمِ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِ الْمُعِلْمِ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِم

- أنها من أسباب رفع الدرجات في الآخرة، والساعي إليها كالمغبر قدمه في سبيل الله.

- أن في التبكير إليها من الفضل العظيم ما يعادل أعظم الصدقات، فمن راح في الساعة الأولىٰ فكأنما تصدق ببقرة، وهكذا كما سبق في الحديث.
- أن حضور الجمعة وسماع الخطبة من أهم ما يساعد في تعليم المسلمين أمور دينهم.

## الأسباب والوسائل المعينة على أداء صلاة الجمعة:

- من أهم ما يعين على الحفاظ على صلاة الجمعة خشية الله تعالى، والنظر في وعيده لمن ترك هذه الصلاة.
  - أن يعلم العبد ما يصيبه من طبع علىٰ قلبه عند تركه لها.
- النظر فيما ورد فيها من فضل عظيم قد لا يدركه العبد في غيرها من العبادات، كما سبق وأن بينا في الأدلة.
- تعظيم يوم الجمعة في القلوب ومعرفة قدره، فعن أبي هريرة على قال: قال رسول الله عليه: «خير يوم طلعت عليه الشمس يوم الجمعة: فيه خُلِق آدم، وفيه أُدخِل الجنة، وفيه أُخرِج منها» [رواه مسلم: ٥٥٤].
- عدم الاشتغال بشيء قبلها من بيع وتجارة، والتفرغ للتجهز لها والتحلي بآدابها من غسل وتطيب ونحو ذلك.
  - عدم الإسراف في السهر ليلة الجمعة لئلا يُفضي إلى النوم عن صلاة الجمعة.
- تعويد العبدُ نفسه أن يحافظ على الصلوات في أوقاتها في جماعة، فلا تكاد تجد من يضيع صلاة الجمعة إلا من كان مستهترًا بصلواته عمومًا.
- تعويد الآباء أبناءهم على الذهاب إلى المساجد وخصوصًا يوم الجمعة، وتربيتهم على ذلك منذ الصغر، فيشتري الأب لابنه ثوبًا أبيض، ويعطيه شيئًا من الطيب يتطيب به، حتى يشعر الأولاد بفضل هذا اليوم على غيره ويترسخ ذلك في نفوسهم.

# 🗯 ۲۰. صلاة الجماعة 🗽

الصلاة أعظم أركان الإسلام بعد التوحيد، ولِعظم قدر الصلاة شرَع الله إقامة الصلوات الخمس وغيرها في جماعة، فينال المسلمون بذلك الأجر العظيم، ويحصِّلون الكثير من الفوائد التي تشملُ الفرد والمجتمع؛ لذا كانت صلاة الجماعة طاعة من أفضل الطاعات، وشعبة من شعب الإيمان.

وأقل الجماعة إمام ومأموم ممن تصح منهم الجماعة وتشرع لهم، ويجوز للنساء حضور صلاة الجماعة إذا خرجن بالآداب الشرعية، وصلاتُهن في بيوتهن أفضل.

وتُشرع الصلاة في جماعة في الصلوات الخمس والعيدين والكسوف والتراويح وغيرها.

و صلاة الجماعة في المسجد أفضل [ينظر: «فتح الباري» لابن رجب (٣/ ٤١٤)].

## الأدلة الشرعية على أن صلاة الجماعة من شعب الإيمان:

قال الله على: ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلنَّكَوٰةَ وَٱرْكَعُواْ مَعَ ٱلرَّكِعِينَ ﴾ [البقرة: ٤٣]. قال السعدي هي: «وقوله: ﴿ وَٱرْكَعُواْ مَعَ ٱلرَّكِعِينَ ﴾ أي: صلوا مع المصلين، ففيه الأمر بالجماعة للصلاة ووجوبها» [«تفسير السعدي» (ص: ٥٠)].

وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا كُنتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُمُ ٱلصَّلَوٰةَ فَلْتَقُمْ طَآبِفَةٌ مِّنْهُم مَّعَكَ وَلْيَأْخُذُواْ أَسْلِحَتَهُمْ أَلْصَلُواْ فَلْيَكُونُواْ مِن وَرَآبِكُمْ وَلْتَأْتِ طَآبِفَةٌ أُخْرَىٰ لَمْ يُصَلُّواْ فَلْيَكُونُواْ مِن وَرَآبِكُمْ وَلْتَأْتِ طَآبِفَةٌ أُخْرَىٰ لَمْ يُصَلُّواْ فَلْيُصَلُّواْ مَعَكَ وَلْيَأْخُذُواْ حِذْرَهُمْ وَأَسْلِحَتَهُمْ وَدَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْ تَغْفُلُونَ عَنْ فَلْيُصَلُّواْ مَعَكَ وَلْيَأْخُذُواْ حِذْرَهُمْ وَأَسْلِحَتَهُمْ وَدَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْ تَغْفُلُونَ عَنْ أَسْلِحَتِكُمْ وَأَمْتِعَتِكُمْ فَنَعُولَا عَلَيْكُمُ وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِن كَانَ بِكُمْ أَذَى مِّن أَسْلِحَتِكُمْ وَأَمْتِعَتِكُمْ فَيَمِيلُونَ عَلَيْحُمُ مَّيْلَةً وَحِدَةً وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِن كَانَ بِكُمْ أَذَى مِّن مَطْرِ أَوْ كُنتُهُمْ مَرْضَىٰ أَن تَضَعُواْ أَسْلِحَتَكُمْ وَخُذُواْ حِذْرَكُمْ أَلِا ٱللّهَ أَعَدَّ لِلْكَافِينِ عَذَابًا مُعْلَى أَلَاهُ أَيْدَ اللّهُ اللّهُ أَعَدَّ لِلْكَافِينِ عَذَابًا مُعْلِينًا ﴾ [النساء: ١٠٢].

قال السعدي هي: «أمر الله بصلاة الجماعة في هذه الحالة الشديدة وقتَ اشتداد الخوف

من الأعداء، فإيجابها في حالة الطمأنينة والأمن من باب أُولي، كما أن المصلين صلاةَ الخوف يتركون فيها كثيرًا من الشروط واللوازم، ويُعفَىٰ فيها عن كثير من الأفعال المُبْطِلة في غيرها، وما ذاك إلا لتأكد وجوب الجماعة» [«تفسير السعدي» (ص: ١٩٨) بتصرف واختصار].

«لا يَنْهَزُهُ إلا الصلاةُ» أي: لا يَدفعُه ويُنْهِضُه ويُحرِّكُه إلا الصلاةُ [«شرح النووي على مسلم» (٣/ ١١٦)].

وعن أبي هريرة ولله على المنافقين صلاة العشاء وصلاة الفجر، ولو يعلمون ما فيهما لأتوهما ولو حَبُوًا، ولقد هممتُ أن ملاة العشاء وصلاة الفجر، ولو يعلمون ما فيهما لأتوهما ولو حَبُوًا، ولقد هممتُ أن أمُرَ بالصلاة فتُقامَ، ثم آمُرَ رجلًا فيُصلي بالناس، ثم أنطلق معي برجال معهم حُزَمٌ مِن حطب إلى قوم لا يشهدون الصلاة، فَأُحَرِّقَ عليهم بيوتهم بالنار» [رواه البخاري: ٦٤٤، ومسلم: ٢٥١].

وعن ابن عمر رضي عن النبي على قال: «صلاة الرجل في الجماعة تزيدُ على صلاته وحدَه سبعًا وعشرين» [رواه البخاري: ٦٤٥، ومسلم: ٢٥٠].

وعن أبي سعيد الخدري وَ الله أنه سمع النبي عَلَيْهُ يقول: «صلاة الجماعة تَفْضُلُ صلاة الجماعة تَفْضُلُ صلاة الفَذِّ بخمس وعشرين درجةً» [رواه البخاري: ٦٤٦]. «الفَذِّ» أي: المنفرد.

وعن أبي هريرة رَضِّ قال: أتى النبيَّ عَلِيَةٍ رجلٌ أعمى، فقال: يا رسول الله، إنه ليس لي قائدٌ يَقُودني إلى المسجد، فسأل رسولَ الله عَلِيَةِ أن يُرَخِّصَ له، فيصلي في

بيته، فرخَّصَ له، فلما وَلَّيْ دعاه، فقال: «هل تسمع النداءَ بالصلاة؟» قال: نعم، قال: «فأَجِبْ» [رواه مسلم: ٢٥٣].

وعن أبي الدرداء و الله على قال: سمعت رسول الله على يقول: «ما مِن ثلاثةٍ في قريةٍ ولا بَدُو، لا تُقام فيهم الصلاةُ إلا قد استحوذ عليهمُ الشيطانُ، فعليك بالجماعة؛ فإنما يأكل الذئبُ القاصية »، قال بعض رواته: يعني بالجماعة: الصلاة في الجماعة. [رواه أبو داود: ٧٥٥].

«يأكل الذئب القاصية»، أي: يأكل الشاة البعيدة من الراعي.

وعن عبد الله بن مسعود وَ الله عنه قال: «مَن سَرَّه أن يلقى الله عَدًا مسلمًا فليُحافظ على هؤلاء الصلواتِ حيث يُنادى بهن، فإن الله شرَعَ لنبيكم عَلَيْ سُنَنَ الهدى، وإنهن من سُنَنِ الهدى، ولو أنكم صليتم في بيوتكم كما يُصلي هذا المتخلِّفُ في بيته لتركتم سُنَّة نبيكم، ولو تركتم سنة نبيًكم لضللتُم، وما من رجل يتطهَّرُ فيُحْسِنُ الطهورَ ثم يعمِدُ إلى مسجد من هذه المساجدِ إلا كتبَ اللهُ له بكل خطوة يخطُوها حسنةً، ويرفعُه بها درجةً، ويَحُطُّ عنها إلا منافقٌ معلومُ النفاقِ، ولقد كان الرجل عنه بها دين الرَّجُلينِ حتى يُقامَ في الصف» [رواه مسلم: ١٥٤].

«يُهادى» أي: يُمسكه رجلان من جانبيه بعضُدَيْه يعتمدُ عليهما؛ وذلك لمرضه وضعفه.

وعن سالم قال: سمعت أم الدرداء تقول: دخل عليّ أبو الدرداء وَ فَا وَهُ وَهُو مَعْضِب، فقلت: ما أغضبك؟ فقال: «والله ما أعرف من أمة محمد عَلَيْهُ شيئًا إلا أنهم يصلون جميعًا» [رواه البخاري: ٢٥٠].

قال ابن رجب الحنبلي هي: «فيه أن الصلاة في الجماعة من أمر محمد على ودينه وشرعه» [«فتح الباري» لابن رجب (٦/ ٢٣)].

وقال الحسن البصري ، (إنْ منعتْه أمَّه عن العشاء في الجماعة شَفَقَةً لم يُطعْها» [رواه البخاري (١/ ١٣١) تعليقًا].

وقال ابن أبي حاتم الرازي هي: «سمعت أبا زرعة في سنة اثنتين وستين ومائتين يقول: كنتُ منذ سنين نحو عشرين سنة ربما خطر ببالي تقصير الناس في الأعمال في النوافل والحج والصيام والجهاد، فكثر ذلك في قلبي، فرأيت ليلة فيما يرئ النائم كأنَّ آتيًا أتاني فضرب يده بين كتفيَّ فقال: قد أكثرت من العبادة، وأيُّ عبادة أفضل من الصلوات الخمس في جماعة؟! [«الجرح والتعديل» لابن أبي حاتم (١/ ٣٤٦-٣٤٧)].

## الثمرات المترتبة على الصلاة في جماعة في المسجد كثيرة، منها:

- الحصول على الثواب العظيم والأجر الكبير.
- التعبد لله بالمشي إلى المسجد مع السكينة والوقار.
- نيل ثواب الدعاء عند دخول المسجد والخروج منه، وصلاة تحية المسجد عند دخوله، وغير ذلك من الأعمال الصالحة المرتبطة بصلاة الجماعة في المسجد.
  - صلاة الملائكة على من حضرها واستغفارهم له.
  - حصول ثواب إدراك تكبيرة الإحرام لمن بكّر لصلاة الجماعة.
    - نيل الأجر بتسوية الصفوف وسد الفُرَج.
  - -الأمن مِن السهو غالبًا وتنبيه الإمام إذا سها بالتسبيح أو الفتح عليه.
    - حصول الخشوع والسلامة عما يُلهى غالبًا.
      - إظهار شعائر الإسلام.
- إرغام الشيطان بالاجتماع على العبادة والتعاون على الطاعة، ونشاط المتكاسل.
  - السلامة من صفة النفاق، ومن إساءة غيره الظنَّ بأنه ترك الصلاة رأسًا.
- قيام نظام الألفة بين المسلمين لاسيما الجيران، وحصول تعاهدهم في أوقات الصلوات.
- - تعليم المسلمين؛ لأن كثيرًا من الناس يستفيد مما شرع في الصلاة بواسطة صلاة الجماعة، ويسمع القراءة في الجهرية فيستفيد ويتعلم، ويسمع أذكار أدبار

الصلوات فيحفظها، ويقتدي بالإمام ومن بجانبه وأمامه فيتعلم أحكام صلاته، ويتعلم الجاهل من العالم.

#### الوسائل المعينة على حضور صلاة الجماعة:

- اتخاذ صحبة صالحة تعينه على حضور صلاة الجماعة، وتحثه عليها، قال الله تعالى: ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِ وَٱلتَّ قُوكِيِّ وَلَا تَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْإِثْمِ وَٱلْعُدُونِ ﴾ [المائدة: ٢].
  - الحذر من الشيطان ومن طرقه في صرفه للعباد عن الطاعات.
- الحرص على الأسباب المعينة على المحافظة على حضور صلاة الجماعة، ومن ذلك ترك السهر بعد العشاء الذي يؤدي إلى ترك صلاة الجماعة في صلاة الفجر، فعن أبي بكر بن سليمان بن أبي حَثْمة، أن عمر بن الخطاب فَقَ فَقَدَ سليمان بن أبي حَثْمة في صلاة الصبح، وأن عمر بن الخطاب غدا إلى السوق، ومسكنُ سليمانَ بين السوق والمسجد النبوي، فمرَّ على الشِّفاء أمِّ سليمان، فقال لها: «لم أرَ سليمانَ في الصبح؟». فقالت: إنه بات يصلي، فغلبته عيناه، فقال عمر: «لأن أشهدَ صلاةَ الصبح في الجماعة أحبُّ إليَّ مِن أن أقومَ ليلةً» [«موطأ مالك» برواية يحيى: ٧].
  - عدم الانشغال بطلب الدنيا طلبًا يُشغل عن الطاعات ومنها صلاة الجماعة.
- عدم إطالة الأئمة إطالة تُنفِّر المصلين عن حضور صلاة الجماعة؛ فعن أبي مسعود الأنصاري والله قال: قال رجل يا رسول الله، لا أكادُ أُدْرِكُ الصلاة مما يطوِّل بنا فلان، فما رأيتُ النبي والله في موعظة أشدَّ غضبًا من يومِئذٍ، فقال: «أيها الناس، إنكم مُنفِّرُونَ، فمَن صلى بالناس فليُخفف، فإن فيهم المريض، والضعيف، وذا الحاجةِ» مُنفِّرُونَ، فمَن صلى بالناس فليُخفف، فإن فيهم المريض، والضعيف، وذا الحاجةِ» [رواه البخاري: ٩٠، ومسلم: ٤٦٦]. «لا أكاد أدرك الصلاة» أي: لا أسارع إلى الصلاة في الجماعة، بل أتأخر عنها أحيانًا من أجل التطويل [ينظر: «فتح الباري» لابن حجر (١/ ١٨٦)].
  - أن يعلم المسلم فضلها، وعِظُم الثواب في المحافظة عليها.
- التربية السليمة منذ الصغر، فالتعليم في الصغر كالنقش على الحجر، فمن شبَّ

٢٠٠ الْهُ مِنْ الْهُ مِنْ الْهُ الْهُ مِنْ الْهُ الْهُ مِنْ الْهُ الْهُ مِنْ الْهُ مِنْ الْهُ الْهُ مِنْ الْهُ الْهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِيْلِي اللَّهِمِي مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللّ

علىٰ شيء نشأ عليه، بل وشاب أيضًا عليه، فعلىٰ الوالدين دور عظيم في تعويد أبنائهم علىٰ صلاة الجماعة في المسجد، وتعليمهم آداب المسجد.

- الاستعانة بالله تعالىٰ؛ لأن حمل النفس علىٰ صلاة الجماعة في المسجد في جميع الأحوال، لا سيما مع كثرة الأشغال والملهيات شاقٌ عليها، ولا يمكن لعبد أن يأتي بها علىٰ وجهها إلا بإعانة الله له وتوفيقه إليه.
  - معرفة فضل وثواب صلاة الجماعة، وإثم التخلف عنها.



# 🤲 ۲۱. صلاة التطوع 鯸

الصلاة صلة بين العبد وربه، وليست مقتصرة على الفرائض، فقد شرع الله لعباده صلاة التطوع، وهي سبيل إلى زيادة الحسنات ورفعة الدرجات، وإكمال ما يكون في الفريضة من تقصير، ومَن حرص عليها كان أكثر حِرصًا على أداء الفرائض.

والمراد بصلاة التطوع: ما شُرع أن يفعله الشخص من صلاة، من ذات نفسه من غير الواجبات.

ومن صلاة التطوع: قيام الليل، والسنن الرواتب قبل المفروضات وبعدها، وصلاة الضحي وغيرها من الصلوات ذوات السبب.

ومن صلاة التطوع النفل المطلق الذي لا يقيّد بسبب، ويجوز فعله في جميع الأوقات إلا في الأوقات المنهى عن الصلاة فيها.

## الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أن صلاة التطوع من شعب الإيمان:

قال الله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرْوَةَ مِن شَعَآبِرِ ٱللَّهِ ۖ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أَوِ ٱعْتَمَرَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَوَّفَ بِهِ مَأْ وَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَإِتَّ ٱللَّهَ شَاكِرٌ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ١٥٨].

قال السعدي هي: "وقوله: ﴿وَمَن تَطَوَّعَ ﴾ أي: فعل طاعة مخلصًا بها لله تعالىٰ ﴿ فَهُو خَيْرٌ لَهُ ﴾ فدل ﴿ فَهُو خَيْرٌ لَهُ ﴾ فدل هذا علىٰ أنه كلما ازداد العبد من طاعة الله ازداد خيره وكماله ودرجته عند الله؛ لزيادة إيمانه. ودل تقييد التطوع بالخير أن مَن تطوَّع بالبدع التي لم يشرعها الله ولا رسوله أنه لا يحصل له إلا العناء، وليس بخير له، بل قد يكون شرَّا له، إن كان متعمدًا عالمًا بعدم مشروعية العمل » [ «تفسير السعدي » (ص: ۷۷)].

وعن طلحة بن عبيد الله وَ قَالَ: جاء رجل إلى رسول الله وَ عَلَيْ من أهل نَجْدٍ ثائر الرأس، يُسمَع دَوِيُّ صوته ولا يُفقه ما يقول، حتى دنا، فإذا هو يسأل عن الإسلام، فقال

رسول الله على غيرُها؟ قال: «لا، إلا أن تطوّع»، قال رسول الله على غيرُها؟ قال: «لا، إلا أن تطوّع»، قال رسول الله على: «وصيام رمضان»، قال: هل على غيرُها؟ قال: «لا، إلا أن أن تطوّع»، قال: وذكر له رسول الله على الزكاة، قال: هل على غيرُها؟ قال: «لا، إلا أن تطوّع»، قال: فأدبر الرجل وهو يقول: والله لا أزيد على هذا ولا أنقُص، قال رسول الله على: «أفلح إن صدق» [رواه البخاري: ٤٦، ومسلم: ١١].

وعن مَعدان بن أبي طلحة اليَعْمَرِي، قال: لقيت ثوبانَ مولى رسول الله على فقلت: أخبرني بعمل أعملُه يدخلني الله به الجنة؟ فقال: سألتُ عن ذلك رسول الله عقال: «عليك بكثرة السجود لله، فإنك لا تسجد لله سجدة إلا رفعك الله بها درجة، وحَطَّ عنك بها خطيئة» قال مَعدانُ: ثم لقيت أبا الدرداء فسألته، فقال لي مثل ما قال لي ثوبانُ. [رواه مسلم: ٨٨٤].

وعن ربيعة بن كعب الأسلميِّ وَاللَّهُ قَالَ: كنتُ أبيتُ مع رسول الله وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ

«بو ضوئه» أي: بالماء الذي يتوضأ به. «فأعنِّي علىٰ نفسك بكثرة السجود» أي: كن لي عونًا في إصلاح نفسك لما تطلب بكثرة الصلاة.

وعن أبي هريرة وعن أبي عبدي بشيء أحبّ إليّ مما افترضتُ عليه، وما يزال فقد آذنتُه بالحرب، وما تقرّب إليّ عبدي بشيء أحبّ إليّ مما افترضتُ عليه، وما يزال عبدي يتقرب إليّ بالنوافل حتى أحبّه، فإذا أحببتُه: كنتُ سمعَه الذي يسمع به، وبصرَه الذي يبصر به، ويدَه التي يبطش بها، ورجلَه التي يمشي بها، وإن سألني لأعطينه، ولئن استعاذى لأعيذنه» [رواه البخاري: ٢٥٠٢].

«وليًّا» الولي هو المؤمن التقي، المواظب على طاعته، المخلص في عبادته. «آذنته بالحرب» أي: أعلمته بالهلاك والنكال. «كنت سمعه الذي يسمع به...» المراد: أحفظه كما يحفظ العبد جوارحه من التلف والهلاك، وأوفِّقه لما فيه خيره وصلاحه، وأعينه في

المواقف وأنصره في الشدائد. «استعاذني» أي: استجار بي مما يخاف.

وعن أبي هريرة والله على قال: سمعت رسول الله والله والله والله الله والله والل

وعن ابن عمر رفي عن النبي على قال: «اجعلوا من صلاتكم في بيوتكم، ولا تتخذوها قبورًا» [رواه البخاري: ٤٣٢، ومسلم: ٧٧٧].

معناه: صلوا فيها ولا تجعلوها كالقبور مهجورة من الصلاة، والمراد به صلاة النافلة، أي: صلوا النوافل في بيوتكم [ينظر: «شرح النووي على مسلم» (٦/ ٦٧)].

وعن جابر وقي قال: قال رسول الله على: "إذا قضى أحدكم الصلاة في مسجده فليجعل لبيته نصيبًا من صلاته، فإن الله جاعلٌ في بيته من صلاته خيرًا" [رواه مسلم: ٧٧٨]. وعن جابر بن يزيد بن الأسود، عن أبيه وقي ، أنه صلى مع رسول الله على وهو غلام شاب، فلما صلى إذا رجلان لم يصليا في ناحية المسجد، فدعا بهما فجيء بهما تُرعَد فرائصهما، فقال: "ما منعكما أن تصليا معنا؟" قالا: قد صلينا في رحالنا، فقال: «لا تفعلوا، إذا صلى أحدكم في رحله ثم أدرك الإمام ولم يصل، فليصل معه فإنها له

«تُرعَد» أي: تتحرك. «فرائصهما» جمع فريصة وهي اللحمة التي بين الجنب والكتف، أي: ترجف من الخوف. «رحالنا» جمع رَحْل، وهو المنزل. «فإنها له نافلة» فيه تصريح بأن الثانية نافلة والفريضة هي الأولئ. [ينظر: «عون المعبود» (٢/ ١٩٩)].

نافلة» [رواه أبو داود: ٥٧٥].

وعن محمد بن مسلمة ولي الله أكبر، وعن محمد بن مسلمة والله الله أكبر، وجهت وجهي للذي فطر السماوات والأرض حنيفًا مسلمًا وما أنا من المشركين، إن صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي لله رب العالمين، لا شريك له وبذلك أمرت وأنا أول المسلمين، اللهم أنت الملك لا إله إلا أنت سبحانك وبحمدك ثم يقرأ. [رواه النسائي: ٩٨].

٢٠٤ كَيْ الْمُرْتَارُ الْمُرْتَارُ الْمُرْتَارُ الْمُرْتَارُ الْمُرْتَارُ الْمُرْتَارُ الْمُرْتَارِ الْمُرْتَالِ الْمُرْتَارِ الْمُرْتَارِ الْمُرْتَارِ الْمُرْتَارِ الْمُرْتَالُ الْمُرْتَارِ الْمُرْتَارِ الْمُرْتَارِ الْمُرْتَارِ الْمُرْتِينِ الْمُرْتَارِ الْمُرْتَارِ الْمُرْتَارِ الْمُرْتَارِ الْمُرْتِينِ الْمُرْتَارِ الْمُرْتَارِ الْمُرْتَارِ الْمُرْتَارِ الْمُرْتِينِ الْمُرْتَارِ الْمُرْتَارِ الْمُرْتَارِ الْمُرْتِينِ الْمُرْتِيلِيلِي الْمُرْتِينِ الْمُرْتِينِ الْمُرْتِيلِي الْمُرْتِيلِي لِلْمِينِ الْمُرْتِيلِي الْمُرْتِيلِي لِلْمُ لِلْمُرْتِيلِي الْمُرْت

ومن الصلوات النوافل التي حث عليها الشرع:

عن ابن عمر وَ قَالَ قال رسول الله عَلَيْةِ: «رحم الله امرأ صلى قبل العصر أربعًا» [رواه أبو داود: ١٢٧١].

وعن عبد الله بن مُغفَّل نَطَّقَ قال: قال النبي عَلَيْهِ: «بين كل أذانين صلاة، بين كل أذانين صلاة»، ثم قال في الثالثة: «لمن شاء» [رواه البخاري: ٦٢٧، ومسلم: ٨٣٨]. «بين كل أذانين» أي: بين الأذان والإقامة.

وعن عبد الله المزني، عن النبي عليه قال: «صلوا قبل صلاة المغرب»، قال في الثالثة: «لمن شاء» كراهية أن يتخذها الناس سنة [رواه البخاري: ١١٨٣].

«كراهية أن يتخذها الناس سنة» أي: حتى لا يتخذها الناس طريقة لازمة يواظبون على من تركها.

وعن أبي قتادة بن ربعي الأنصاري رضي قال: قال النبي عليه: «إذا دخل أحدكم المسجد، فلا يجلس حتى يُصلى ركعتين» [رواه البخاري: بعد ١١٧١، ومسلم: ٢١٤].

وهاتان الركعتان التي يصليهما المسلم عند دخوله المسجد هي الصلاة المعروفة بتحية المسجد، فمن العلماء من قال بوجوبها ومنهم من قال بسنيّتها.

## الثمرات المترتبة على أداء صلاة التطوع:

- تحصيل الأجر الكثير، واغتنام الثواب العظيم للفوز بالجنة والنجاة من النار.
  - زيادة الإيمان والقرب من الرحمن بالعبادة والمناجاة.
- أنه من تعِبَ في الدنيا استراح في الآخرة، ومن صفَّ قدميه لله عابدًا خاشعًا سهُل عليه وقوفه أمام الله تعالى يوم القيامة.
- أن التقرب إلى الله بالنوافل بعد الفرائض سبب لمحبة الله تعالى للعبد، وأن يحفظه ويوفقه لما فيه الخير والصلاح.

الْمَانِ الْمَانِي الْمَانِ الْمَانِي الْمَانِ الْمَانِي الْمَانِ الْمَانِي ا

- أن زيادة الصلوات النوافل سبيل إلىٰ جبر الخلل الواقع من العبد في أدائه للفرائض.

- إذا أصاب العبد فتور تكون الصلوات النوافل بمثابة سُور يحمي قلعة الفرائض، فإذا أُصيبَ السور بأيِّ ضعف لم تتأذَّ القلعة بشيء.

## الوسائل المعينة على أداء صلاة التطوع:

- الاقتداء بالنبي على وصحابته الأبرار، والتابعين لهم بإحسان في حرصهم على الطاعات.
  - صدق محبة النبي عَلِيَّة؛ فإن ذلك من أسباب الحرص على العمل بسنته عَلِيَّة.
    - الحرص على الأجر المترتب على أداء صلاة التطوع.
- الخوف من العقوبة بالتقصير في الفرائض، فعن ابن المبارك الله قال: «مَن تهاون بالأدب عوقب بحرمان الفرائض، ومَن تهاون بالسنن عوقب بحرمان الفرائض، ومَن تهاون بالفرائض عوقب بحرمان المعرفة» [رواه البيهقي في «شعب الإيمان»: ٣٠١٧].
- الخوف من الله معين على الاجتهاد في نوافل الطاعات ومن ذلك صلاة التطوع، قال ابن رجب: «والقدر الواجب من الخوف ما حمل على أداء الفرائض واجتناب المحارم، فإن زاد على ذلك بحيث صار باعثًا للنفوس على التشمير في نوافل الطاعات والانكفاف عن دقائق المكروهات والتبسط في فضول المباحات -كان ذلك فضلًا محمودًا» [«التخويف من النار» (ص٢٨)].
  - محبة الله تعالىٰ تؤدي إلىٰ الاجتهاد في طاعته، ومن جملة ذلك صلاة التطوع.
    - عدم الانشغال بطلب الدنيا طلبًا يشغل عن الطاعات.
- اتخاذ صحبة صالحة تذكره بصلاة التطوع، وتحثه عليها، قال الله تعالىٰ: ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْمِرِّ وَٱلتَّ قُوكَ ۗ وَلَا تَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْمِرْ وَٱلْعُدُونِ ﴾ [المائدة: ٢].
  - الحذر من الشيطان ومن طرقه في صرفه للعباد عن الطاعات.

- الاستعانة بالله تعالى، فلا يعين العبد على الطاعة إلا الله تعالى، وكلما وجد العبد في نفسه مشقة لأداء طاعة من الطاعات فعليه أن يتوجه إلى الله تعالى بالدعاء أن ييسر له فعل الطاعات وأن يعينه على ذلك، وقد كان النبي على يعلم أصحابه ذلك، فعن معاذ بن جبل على أن رسول الله على أخذ بيده وقال: «يا معاذ، والله إني لأحبك، والله إني لأحبك، فلا تدعن في دبر كل صلاة تقول: اللهم أعني على ذكرك، وشكرك، وحسن عبادتك» [رواه أبو داود: ١٥٢٢].



# 🦟 ۲۲. السنن الرواتب 🖟

الصلاة من أعظم أركان الإسلام، وقد شرع الله لعباده صلاة النوافل، ومن أفضل صلاة النوافل السننُ الرواتب، من حافظ عليها نال الأجر العظيم، وحصَّل الثواب الكبير، وكان أكثر حرصًا علىٰ أداء الفرائض؛ لذا كانت المحافظة عليها من فضائل الأعمال، وشعبة من شعب الإيمان.

والسنن الرواتب -وتسمى السنن المؤكدة - هي صلوات حافظ النبي على عليها، وهي مرتبطة بأغلب الصلوات المفروضات، وتكون قبلها أو بعدها أو كلاهما، وهي اثنتا عشرة ركعة: ركعتان قبل صلاة الفجر، وأربع ركعات قبل صلاة الظهر، وركعتان بعدها، وركعتان بعد المغرب، وركعتان بعد العشاء. أما في الجمعة، فقد كان على يصلي بعدها أربع ركعات وأحيانًا ركعتين.

# الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أن المحافظة على السنن الرواتب من شعب الإيمان:

قال الله تعالىٰ: ﴿ فَأَصْبِرَ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبَلَ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَقَبَلَ ٱلْغُرُوبِ۞ وَمِنَ ٱلَيْل فَسَبِّحَهُ وَأَدْبَرَ ٱلسُّجُودِ ﴾ [ق: ٣٩، ٤٠].

﴿ وَمِنَ ٱلْيَلِ فَسَبِّمَهُ ﴾: الركعتان قبل صلاة الفجر. ﴿ وَأَدَّبَرَ ٱلسُّجُودِ ﴾ من المفسرين من قال: هما ركعتان بعد صلاة من قال: هما ركعتان بعد صلاة المغرب [ينظر: «النكت والعيون» للماوردي (٥/ ٣٥٧)].

وعن النُّعمان بن سالم، عن عمرو بن أوس قال: حدثني عَنْبَسَةُ بن أبي سفيان في مرضه الذي مات فيه بحديث يَتسارُ إليه، قال: سمعتُ أمَّ حبيبةَ نَطْ تقول: سمعتُ رسول الله عَلَيْ يقول: «من صلى اثنتي عشرة ركعة في يوم وليلة بُنِيَ له بهن بيتُ في الجنة». قالت أم حبيبة نَطَّ : فما تركتُهن منذ سمعتُهن من رسول الله عَلَيْ، وقال عَنْبَسَةُ هَا:

فما تركتُهن منذ سمعتُهن من أمِّ حبيبة، وقال عمرو بن أوس على: ما تركتُهن منذ سمعتُهن من عمرو سمعتُهن من عنبُسَة، وقال النُّعمان بن سالم على: ما تركتُهن منذ سمعتُهن من عمرو بن أوس. [رواه مسلم: ٧٢٨]. «بحديث يتسار إليه» أي: يُسرُّ به، مِن السرور؛ لما فيه من البشارة مع سهولته.

وعن ابن عمر فلي قال: صليتُ مع رسول الله على قبل الظهر سجدتين، وبعدها سجدتين، وبعد الجمعة سجدتين، وبعد العشاء سجدتين، وبعد الجمعة سجدتين، فأما المغرب والعشاء والجمعة فصليتُ مع النبي في بيته. [رواه البخاري:١١٧٢، ومسلم: ٢١٩].

وعن ابن عمر وعن الله على النبي على على على النبي على الظهر، وركعتين بعد العشاء في بيته، وركعتين وركعتين بعد العشاء في بيته، وركعتين بعد العشاء في المعرب في المعرب في النبي على النبي النبي على النبي النبي على النبي النبي على النبي ال

وعن عبد الله بن شقيق قال: سألتُ عائشة رَبِّ عن صلاة رسول الله وعن عن عن عن عن تطوُّعه؟ فقالت: كان يصلي في بيتي قبل الظهر أربعًا، ثم يخرج فيصلي بالناس، ثم يدخل فيصلي ركعتين، وكان يصلي بالناس المغرب، ثم يدخل فيصلي ركعتين، ويصلي بالناس العشاء، ويدخل بيتي فيصلي ركعتين، وكان يصلي من الليل تسع ركعات فيهن الوترُ، وكان يصلي ليلًا طويلًا قائمًا، وليلًا طويلًا قاعدًا، وكان إذا قرأ وهو قائم ركع وسجد وهو قائم، وإذا قرأ قاعدًا ركع وسجد وهو قاعد، وكان إذا طلع الفجر صلىٰ ركعتين. [رواه مسلم: ٧٣٠].

وعن عائشة نَطِيْنَا عن النبي عَلِيهِ قال: «ركعتا الفجر خير من الدنيا وما فيها» [رواه مسلم: ٢٧]. والمراد بـ «ركعتا الفجر»: صلاة ركعتين قبل صلاة الفجر.

وعن عائشة رضي قالت: لم يكن النبي على شيء من النوافل أشدَّ منه تعاهدًا على ركعتى الفجر. [رواه البخاري: ١١٦٩، ومسلم: ٧٢٤].

وعن عائشة رضي النبي على كان لا يدَعُ أربعًا قبل الظهر، وركعتين قبل الغداة. [رواه البخاري: ١١٨٢]. «قبل الغداة» أي: قبل صلاة الصبح.

وعن أبي هريرة رضي قال: قال رسول الله عليه الله عليه الله عليه المحمعة فليصل بعدها أربعًا [رواه مسلم: ٨٨١].

وعن عائشة نطق قالت: كان النبي عليه يُخفف الركعتين اللتين قبل صلاة الصبح حتى إني لأقول: هل قرأ بأم الكتاب؟ [رواه البخاري: ١١٧١، ومسلم: ٧٢٤].

وعن ابن عباس وطن الله على الله على الله على كان يقرأ في ركعتي الفجر في الأولى منهما: ﴿ قُولُوٓاْ ءَامَنَا بِٱللهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْمَا﴾ [البقرة: ١٣٦] الآية التي في البقرة، وفي الآخرة منهما: ﴿ ءَامَنَا بِٱللّهِ وَٱشْهَدُ بِأَنّا مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ٥٢]. [رواه مسلم: ٧٢٧].

وفي رواية أخرى عن ابن عباس وَ قَالَ: كان رسول الله وَ يَقَوْ في ركعتي الفجر: ﴿ قُولُوٓاْ ءَامَنَا بِٱللّهِ وَمَاۤ أُنزِلَ إِلَيْنَا ﴾ [البقرة: ١٣٦]، والتي في آل عمران: ﴿ تَعَالُوْاْ إِلَىٰ كَامِدَ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْنَا ﴾ [البقرة: ١٣٦]. [رواه مسلم: ٧٢٧].

وعن أبي هريرة تَطَقَّهُ أن رسول الله عَلَيْةِ قرأ في ركعتي الفجر: قل يا أيها الكافرون، وقل هو الله أحد. [رواه مسلم: ٧٢٦].

وعن عبد الله بن مسعود ولا أنه قال: ما أُحصي ما سمعتُ رسول الله ولا يقرأ في الركعتين بعد المغرب وفي الركعتين قبل صلاة الفجر بقل يا أيها الكافرون، وقل هو الله أحد. [رواه الترمذي: ٤٣١].

وعن أبي هريرة وَالله على قال: سمعت رسول الله والله وعن أبي هريرة والله على قال: سمعت رسول الله والله والنجح، وإن فسدت فقد به العبد يوم القيامة من عمله صلاتُه، فإن صلُحت فقد أفلح وأنجح، وإن فسدت فقد خاب وخسِر، فإن انتقص من فريضته شيء قال الرب الله انظروا هل لعبدي مِن تطوُّع؟ فيُكْمَلَ بها ما انتقص من الفريضة، ثم يكونُ سائر عمله على ذلك». [رواه الترمذي: ٤١٣].

وعن أبي هريرة وَ الله قال: قال رسول الله عَلَيْهِ: "إن الله قال: مَن عادىٰ لي وليًا فقد آذنتُه بالحرب، وما تقرَّب إليَّ عبدي بشيء أحبَّ إليَّ مما افترضتُ عليه، وما يزال عبدي يتقرب إليَّ بالنوافل حتىٰ أحبَّه، فإذا أحببته: كنتُ سمعَه الذي يسمع به، وبصرَه الذي يبصر به، ويدَه التي يبطش بها، ورجلَه التي يمشي بها، وإن سألني لأعطينه، ولئن استعاذني لأعيذنه» [رواه البخاري: ٢٥٠٢].

"وليًّا" الولي هو المؤمن التقي، المواظب على طاعة الله، المخلص في عبادته. «آذنته بالحرب» أي: أعلمته بالهلاك والنكال. «كنت سمعه الذي يسمع به...» المراد: أحفظه كما يحفظ العبد جوارحه من التلف والهلاك، وأوفِّقه لما فيه خيره وصلاحه، وأعينه في المواقف وأنصره في الشدائد. «استعاذني» أي: استجار بي مما يخاف.

## ومن الثمرات المترتبة على أداء السنن الرواتب:

- الفوز بالأجر والثواب، ومن ذلك أن يكون له بيت في الجنة.
- أن التقرب إلى الله تعالى بالنوافل بعد الفرائض سبب لمحبة الله تعالى للعبد، وأن يحفظه ويوفقه لما فيه الخير والصلاح.
- أن زيادة الصلوات النوافل -وآكدها السنن الرواتب- سبيل إلى جبر الخلل الواقع من العبد في أدائه للفرائض.
- إذا أصاب العبد فتور تكون السنن الرواتب بمثابة سُور يحمي قلعة الفرائض، فإذا أُصيبَ السور بأيِّ ضعف لم تتأذَّ القلعة بشيء.

## ومن الوسائل المعينة على أداء السنن الرواتب:

- الحرص علىٰ الأجر المترتب علىٰ أدائها.
- اتخاذ صحبة صالحة تعينه على أداء السنن الرواتب، وتحثه عليه.
- الاقتداء بالنبي على وصحابته الأبرار، والتابعين لهم بإحسان في حرصهم على السنن الرواتب.

- صدق محبة النبي عَلِياتُه افإن ذلك من أسباب الحرص على العمل بسنته عَلِيَّة.

- الخوف من العقوبة بالتقصير في الفرائض، فعن ابن المبارك ، أنه قال: «مَن تهاون بالأدب عوقب بحرمان الفرائض، ومَن تهاون بالسنن عوقب بحرمان الفرائض، ومَن تهاون بالفرائض عوقب بحرمان المعرفة». [رواه البيهقي في «شعب الإيمان»: ٣٠١٧].
- المحافظة على أداء الصلوات المفروضة في المسجد مع جماعة المسلمين، والحرص على التبكير إلى المسجد حتى يتسنى للمسلم صلاة السنة الراتبة قبل الصلاة، أو يصليها في بيته ثم يبكِّر إلى المسجد.
- الاستعانة بالله تعالى، فلا يعين العبد على الطاعة إلا الله تعالى، وكلما وجد العبد في نفسه مشقة لأداء طاعة من الطاعات فعليه أن يتوجه إلى الله تعالى بالدعاء أن ييسر له فعل الطاعات وأن يعينه على ذلك، وقد كان النبي علم أصحابه ذلك، فعن معاذ بن جبل في أن رسول الله على أخذ بيده وقال: «يا معاذ، والله إني لأحبك، والله إني لأحبك، فلا تدعن في دبر كل صلاة تقول: اللهم أعني على ذكرك، وشكرك، وحسن عبادتك» [رواه أبو داود: ١٥٢٢].



# 🦟 ۳۳. قيام الليل 🛸

من رحمة الله تعالىٰ أن شرع لنا النوافل؛ لِتُكمِّلَ ما في الفرائض من نقص، ولتزيدَ في الموازين من الحسنات، والصلاة -وهي عمود الدين- قد جعل اللهُ لها نوافلَ تكمُّلُها؛ وأفضل الصلاة بعد الفرائض قيام الليل، وبه ينال العبدُ الحسناتِ وينعم بالتقرب إلىٰ الله تعالىٰ؛ لذا كان قيام الليل طاعة من أجل الطاعات، وشعبة من شعب الإيمان.

وتبدأ صلاة الليل من بعد صلاة العشاء إلى الفجر، وأفضلُها في جوف الليل والثلث الأخير منه.

ويتأكد قيام الليل في رمضان (صلاة التراويح)، وفي العشر الأواخر منه، لاسيما قيام ليلة القدر.

وصلاة الليل لها شأن عظيم، والأفضل فيها أن تكون مثنى مثنى، يقول النبي على: "صلاة الليل مثنى مثنى مثنى فإذا خشي الصبح صلى ركعة واحدة توتر لها ما قد صلى" [رواه البخاري: ٩٩٠، ومسلم: ٩٤٧]. فيصلي ما تيسر له ثنتين ثنتين ثم يوتر بواحدة، وأفضلها في آخر الليل – الثلث الأخير – وإن صلى في أول الليل قبل أن ينام لئلا يغلب عليه النوم في آخر الليل واحتاط في ذلك فلا بأس، هو أعلم بنفسه، إن قدر في آخر الليل فهو أفضل، وإن لم يتيسر له ذلك أوتر في أول الليل.

وأقل الإيتار في الليل واحدة بعد صلاة العشاء وبعد سنتها الراتبة ركعة واحدة، فإن أوتر بثلاث، فالأفضل يسلم من الثنتين ثم يوتر بواحدة، وهكذا إذا أوتر بخمس يسلم من أربع من كل ثنتين ثم يوتر بواحدة، وهكذا.

وكان النبي على في الغالب يوتر بإحدى عشرة ركعة، يسلم من كل ثنتين ثم يوتر بواحدة، وربما أوتر بثلاث عشرة، وسلم من كل ثنتين وأوتر بواحدة عليه الصلاة والسلام، والأمر في هذا واسع والحمد لله، ولكن يراعى في هذا الطمأنينة وعدم العجلة

والنقر، يطمئن في صلاته ويخشع فيها ولا يعجل، فخمس ركعات أو سبع ركعات مع الطمأنينة والعناية أفضل من تسع أو إحدى عشرة مع العجلة.

## الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أن قيام الليل من شعب الإيمان:

قال الله تعالى: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنَا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَاهِلُونَ قَالُواْ سَلَمَا ۞ وَٱلَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِّهِمْ سُجَّدًا وَقِيَامًا ﴾ [الفرقان: ٦٢، ٦٢].

أي: يكثرون من صلاة الليل مخلصين فيها لربهم متذللين له.

وقال سبحانه: ﴿ إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِعَايَتِنَا ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُواْ بِهَا خَرُواْ سُجَّداً وَسَبَّحُواْ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَهُمْ لَا يَسْتَكُبُرُونَ ۩ ۞ تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمِمَّا رَزَقَنَهُمْ يُنفِقُونَ ۞ فَلَا تَعَلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِى لَهُم مِّن قُرَّةِ أَعْيُنِ جَزَاءً بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [السجدة: ١٥ - ١٧].

قال السعدي هذا: ﴿ وَتَتَجَافَ جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمَضَاجِعِ ﴾ أي: ترتفع جنوبهم وتنزعج عن مضاجعها اللذيذة، إلى ما هو ألذ عندهم منه وأحب إليهم، وهو الصلاة في الليل، ومناجاة الله تعالىٰ.

ولهذا قال: ﴿ يَدْعُونَ رَبِّهُم ﴾ أي: في جلب مصالحهم الدينية والدنيوية، ودفع مضارهما. ﴿ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ أي: جامعين بين الوصفين، خوفًا أن تُردَّ أعمالهم، وطمعًا في قبولها، خوفًا من عذاب الله، وطمعًا في ثوابه.

﴿ وَمِمَّا رَزَفَتُهُمْ ﴾ من الرزق قليلًا كان أو كثيرًا ﴿ يُنفِقُونَ ﴾. وأما جزاؤهم، فقال: ﴿ فَلَا تَعَلَمُ نَفْسُ ﴾ أي: فلا يعلم أحد ﴿ مَّا أُخْفِى لَهُم مِّن قُرَّةٍ أَعْيُنِ ﴾ من الخير الكثير، والنعيم الغزير، والفرح والسرور، واللذة والحبور، فكما صلوا في الليل ودعوا، وأخفوا العمل، جازاهم من جنس عملهم، فأخفى أجرهم، ولهذا قال: ﴿ جَزَآءً بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [ «تفسير السعدى » (ص: ٥٥٥)].

وقال عَلَىٰ : ﴿ إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِي جَنَّتِ وَعُيُونٍ ۞ ءَاخِذِينَ مَآ ءَاتَنَهُمْ رَبُّهُمْ ۚ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَبَلَ ذَلِكَ

٢١٤ )

مُحْسِنِينَ ۚ كَانُواْ قَلِيلًا مِّنَ ٱلْيَلِ مَا يَهْجَعُونَ ۞ وَبِالْأَسْحَارِهُمْ يَسْتَغَفِرُونَ ﴾ [الذاريات: ١٥ - ١٨]. ﴿ يَهْجَعُونَ ﴾: ينامون.

وقال عِنْ : ﴿ وَمِنَ ٱلَّيْلِ فَٱسْجُدْ لَهُ وَسَبِّحُهُ لَيْلًا طَوِيلًا ﴾ [الإنسان: ٢٦].

قال الماوردي: ﴿ وَمِنَ ٱلَّيْلِ فَأَسْجُدُ لَهُ ، ﴾ يعني: صلاة المغرب والعشاء الآخرة ﴿ وَسَبِّحُهُ لَيْلًا ﴾ يعني: التطوع من الليل » [«النكت والعيون» (٦/ ١٧٢)].

وقال تعالىٰ: ﴿ يَمَا يُنُومِّلُ ۞ فَمِر النَّيْلَ إِلَّا قَلِيلَا ۞ نِضْفَهُ وَأَوِ انقُصْ مِنْهُ قَلِيلًا ۞ أَوْ زِدْ عَلَيْهِ وَرَقِيْلِ الْقُرْوَانَ تَرْتِيلًا ۞ إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلًا ثَقِيلًا ۞ إِنَّ نَاشِئَةَ الْيُلِ هِيَ أَشَدُ وَطَّا وَأَقَوْمُ قِيلًا ﴾ [المزمل: ١ - ٦]

قال ابن كثير هي: «يأمر الله تعالىٰ رسوله على أن يترك التزمل، وهو: التغطي في الليل، وينهض إلى القيام لربه هي. وقوله: ﴿ قُرُ النَّكَ إِلَّا قَلِيلَا ثَيْ نِصْفَهُ وَأُو انقُصْ مِنْهُ قَلِيلًا ثَ الليل، وينهض إلى القيام لربه على قوله: ﴿ قُرُ النَّكَ إِلَّا قَلِيلًا ثَانِقُ مِنْهُ قَلِيلًا ثَانِهُ الله الله الله الله الله الله الله أو نقصان قليل، لا حرج عليك في ذلك.

وقوله: ﴿ وَرَتِّلِ ٱلْقُرْءَانَ تَرْتِيلًا ﴾ أي: اقرأه علىٰ تمهل، فإنه يكون عونًا علىٰ فهم القرآن وتدبره.

﴿ إِنَّ نَاشِئَةَ اللَّيْلِ ﴾ أي: ساعاته وأوقاته، والمقصود أن الصلاة في الليل بعد النوم هو أشد مواطأة بين القلب واللسان، وأجمع على التلاوة؛ ولهذا قال: ﴿ هِيَ أَشَدُّ وَطُكَا وَأَقَوْمُ قِيلًا ﴾ أي: أجمع للخاطر في أداء القراءة وتفهمها من قيام النهار؛ لأنه وقت انتشار الناس ولغط الأصوات وأوقات المعاش » [«تفسير ابن كثير» (٨/ ٢٤٩)].

وعن عبد الله بن عمر على قال: سمعتُ رسول الله على الله على الله على الله الله بن عمر الله على النتين: رجل آتاه الله الكتاب، فقام به آناءَ الليل، ورجلٌ أعطاه الله مالًا، فهو يتصدق به

آناءَ الليل والنهار» [رواه البخاري: ٥٠٢٥، ومسلم: ٥١٥].

وعن عبد الله بن سلام وَ قَال: لما قدِم رسولُ الله وَ المدينة انْجَفَلَ الناسُ الله وقيل: قدِم رسول الله وقيل: قدِم رسول الله وقيل: قدِم رسول الله وقيل، فجئتُ في الناس لأنظرَ إليه، فلما استبنتُ وجه رسول الله وقيل عرفتُ أن وجهه ليس بوجه كذّاب، وكان أول شيء تكلّم به أن قال: «يا أيها الناسُ، أفشوا السلامَ، وأطعموا الطعامَ، وصَلّوا والناس نيام، تدخلون الجنة بسلام» [رواه الترمذي: ٢٤٨٥]. «انْجَفَلَ الناسُ إليه» أي: ذهبوا مُسرعين إليه.

وعن عبد الله بن عمرو بن العاص والله على الله على الله على الله على الله على الله على الله الله الله الله صيام داود، وأحب الصلاة إلى الله صلاة داود عليه السلام، كان ينام نصف الليل، ويقوم ثلثه، وينام سدُسَه، وكان يصوم يومًا، ويُفْطِر يومًا» [رواه البخاري: ١١٣١، ومسلم: ١١٥٩].

وعن أبي ذرِّ رَفِّ قَال: قال رسول الله عَلَيْهِ: «إنه من قام مع الإمام حتى ينصرف كُتب له قيام ليلة» [رواه الترمذي: ٨٠٦].

«من قام مع الإمام» أي: صلى معه صلاة التراويح في رمضان. «حتى ينصرف» يعني: الإمام. «كُتب له قيام ليلة» أي: حصل له ثواب قيام ليلة تامة.

وعن أبي هريرة والله عليه الله عليه قال: «من قام رمضان إيمانًا واحتسابًا غُفِرَ له ما تقدم من ذنبه» [رواه البخاري: ٣٧، ومسلم: ٧٥٩].

"إيمانًا" أي: تصديقًا بأنه حق متقصِّدٌ فضيلتَه. "احتسابًا" أن يريد الله تعالى وحده لا يقصد رؤية الناس ولا غير ذلك مما يخالف الإخلاص. والمراد بقيام رمضان صلاة التراويح، واتفق العلماء على استحبابها [ينظر: "شرح مسلم" للنووي (٦/ ٣٩)].

وعن أبي هريرة وَ النبي عَلَيْهِ قال: «من قام ليلة القدر إيمانًا واحتسابًا غُفِرَ له ما تقدم من ذنبه» [رواه البخاري: ١٩٠١، ومسلم: ٧٦٠].

 وَيُهُوْعُ رَشُعَالِالْمُكَالِّ

احرصوا علىٰ طلبها، وقوموا ليلها، واجتهدوا في العبادة فيها.

«مطوية» أي: مبنية الجوانب. «قرنان» أي: جانبان. «لم تُرَع» أي: لاخوف عليك. قال القرطبي هي: «فهم النبي على من رؤية عبد الله للنار أنه ممدوح؛ لأنّه عُرِض على النار ثم عُوفي منها، وقيل له: لا روع عليك، وهذا إنما هو لصلاحه وما هو عليه من الخير، غير أنه لم يكن يقوم من الليل؛ إذ لو كان ذلك ما عُرِض على النار ولا رآها، ثم إنه حصل لعبد الله تعلى من تلك الرؤيا يقين مشاهدة النار والاحتراز منها، والتنبيه على أن قيام الليل ممّا يُتّقى به النار، ولذلك لم يترك قيام الليل بعد ذلك على النار، ولذلك الم يترك قيام الليل بعد ذلك من تلخيص كتاب مسلم» (٦/ ٤١٠).

#### الثمرات المترتبة على قيام الليل كثيرة، منها:

- تحصيل الأجر الكثير واغتنام الثواب العظيم للفوز بالجنة.
  - أنه يقي صاحبه من عذاب النار.
  - زيادة الإيمان والقرب من الرحمن بالعبادة والمناجاة.
- أنه سبيل إلى القيام بشكر نعمة الله على العبد، والشاكرون قد وعدهم الله بالزيادة.

الأيم المنظمة الأيم المنظمة المنطقة ال

- التعرض لسبب من أسباب التوفيق من الله، والفتح منه سبحانه على عبده، وحصول رضا الرحمن سبحانه.

- أنه أحد أسباب تدبر القرآن وفهمه وتثبيت حفظه في الصدر.
- أنه من تعِبَ في الدنيا استراح في الآخرة، ومن صفَّ قدميه لله عابدًا خاشعًا سهُل عليه الوقوف بين يديه يوم القيامة.
  - أنه ينهي صاحبه عن الذنوب والمعاصى وفعل المنكرات.
- أنه يكسو وجه صاحبه نورًا؛ فإن الجزاء من جنس العمل؛ فإن القائمين لله بالليل لما احتملوا ظلمة الليل وهانت عليهم مكابدتها، جازاهم الله بأن نوَّر وجوههم، فقد قيل للحسن البصري هي: ما بال المتهجدين بالليل من أحسن الناس وجوهًا؟ فقال: «لأنهم خَلُوا بالرحمن فألبسهم من نوره» [«مختصر قيام الليل» للمروزي (ص٥٨٥)].

#### الوسائل المعينة على قيام الليل:

- الاستعانة بالله تعالى على هذه الطاعة العظيمة.
- معرفة فضل قيام الليل ومنزلة أهله عند الله تعالىٰ.
- معرفة كيد الشيطان، وتثبيطه عن قيام الليل؛ فعن عبد الله بن مسعود وَ الله قال: فَكُورَ عند النبي عَلَيْهُ رجلٌ نام ليلَهُ حتى أصبح، قال: «ذاك رجلٌ بال الشيطانُ في أذنيه» [رواه البخاري: ٣٢٧٠، ومسلم: ٧٧٤].
- مخافة الله تعالىٰ خوفًا يلازم القلب مع قِصَر الأمل، وتذكُّر الموت والقبر والقيامة؛ فإن هذا كله يدفع علىٰ العمل ويُذهب الكسل.
  - استشعار حلاوة المناجاة والوقوف بين يدي الله تعالىٰ.
- اجتناب المعاصي؛ فإن ذلك مما يقسِّي القلب، ويحول بينه وبين أسباب الرحمة.
  - الحرص على كثرة الطاعات والقربات.

٢١٨

- أكل الحلال، والابتعاد عن الحرام.
  - اغتنام الصحة والفراغ.
  - الحرص علىٰ النوم مبكرًا.
  - الحرص على الأذكار قبل النوم.
- عدم ترك القيلولة (النوم) بالنهار؛ للاستعانة بها على قيام الليل.
  - أن يبتعد عن التنعُّم الزائد في الفراش؛ فإنه قد يمنعه من القيام.



## 🦟 ۲۶. صلاة الضحى 🦟

فرض الله تعالى الصلاة على عباده، وجعل مع هذه الفريضة سننًا تجبر ما قد يحدث في هذه الفرائض من نقص، وترفع من درجاتهم في الجنة، ومن أفضل هذه الصلوات صلاة الضحى، فالمواظبة عليها من عزائم الأفعال وفواضلها، وقد صلاها النبي عليها وأوصى بصلاتها، ووردت الأحاديث الصحيحة في فضلها.

وصلاة الضحى هي: صلاة شرعها الله تعالى من بعد طلوع الشمس وارتفاعها بقدر رمح، أي: بعد طلوع الشمس بربع ساعة تقريبًا، وذلك إلى ما قبل الزوال في ساعة الاستواء، وهو دخول وقت صلاة الظهر، أي: قبل الظهر بحوالي عشر دقائق، ويستحب تأخيرها إلى آخر الوقت عند اشتداد درجة الحرارة. وأقلها ركعتان، وهي سنة مؤكدة.

#### الأدلة من الكتاب والسنة على أن صلاة الضحى من شعب الإيمان:

عن أم هانئ ابنة أبي طالب تحقق قالت: ذهبت إلى رسول الله على عام الفتح، فوجدته يغتسل، وفاطمة ابنته تستره، فسلَّمت عليه، فقال: من هذه؟ فقلت: أنا أم هانئ بنت أبي طالب، فقال: «مرحبًا بأم هانئ» فلما فرغ من غسله، قام فصلیٰ ثمان ركعات، ملتحفًا في ثوب واحد. قالت أم هانئ: وذلك ضحیٰ. [رواه البخاري: ٣١٧١، ومسلم: ٣٣٦]. وعن أبي هريرة محلي قال: أوصاني خليلي على بثلاث: بصيام ثلاثة أيام من كل شهر، وركعتي الضحیٰ، وأن أوتر قبل أن أرقد. [رواه البخاري: ١١٨٧، ومسلم: ٢٧١].

وعن معاذة، أنها سألت عائشة والمنطقة المحلى على رسول الله المنطقية يصلي صلاة الضحى؟ قالت: أربع ركعات ويزيد ما شاء. [رواه مسلم: ٧١٩].

وعن أبي ذر رضي عن النبي على النبي على كل سُلامى من أحدكم صدقة، فكل تسبيحة صدقة، وكل تحميدة صدقة، وكل تهليلة صدقة، وكل تكبيرة صدقة، وأمر بالمعروف صدقة، ونهي عن المنكر صدقة، ويجزئ من ذلك ركعتان يركعهما من الضحى [رواه مسلم: ٧٢٠].

قال الشيخ ابن عثيمين هجه: «السُّلاميٰ هي العظام، أو مفاصل العظام، يعني: أنه يصبح كل يوم علىٰ كل واحد من الناس صدقة في كل عضو من أعضائه، في كل مفصل من مفاصله، قالوا: والبدن فيه ثلاثمائة وستون مفصلًا، ما بين صغير وكبير، فيصبح علىٰ كل إنسان كل يوم ثلاثمائة وستون صدقة.

ولكن هذا الصدقات ليست صدقات مالية، بل هي عامة، كل أبواب الخير صدقة، كل تهليلة صدقة، وكل تكبيرة صدقة، وكل تسبيحة صدقة، وكل تحميدة صدقة، وأمر بالمعروف صدقة، ونهي عن المنكر صدقة، كل شيء صدقة، قراءة القرآن صدقة، طلب العلم صدقة، وحينئذ تكثر الصدقات، ويمكن أن يأتي الإنسان بما عليه من الصدقات، وهي ثلاثمائة وستون صدقة.

ثم قال: "ويجزئ من ذلك" يعني: عن ذلك "ركعتان يركعهما من الضحيٰ" يعني: أنك إن صلَّيت من الضحيٰ ركعتين؛ أجزأت عن كل الصدقات التي عليك، وهذا من تيسير الله عليٰ عليٰ العباد.

وفي الحديث دليل على أن ركعتي الضحى سنة، سنة كل يوم؛ لأنه إذا كان كل يوم عليك صدقة على كل عضو من أعضائك، وكانت الركعتان تجزئ عنها، فهذا يقضي أن صلاة الضحى سنة كل يوم، من أجل أن تقضي الصدقات التي عليك». [ينظر: «شرح رياض الصالحين» (٢/ ١٥٥)].

وعن عبد الله بن بريدة قال: سمعت أبي بريدة رضي الله علي الله علي الله علي الله علي الله الله علي الله الله الله الله الله علي الله على اله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله

يقول: «في الإنسان ستون وثلاثمائة مفصل، فعليه أن يتصدق عن كل مفصل منها صدقة». قالوا: فمن الذي يطيق ذلك يا رسول الله؟ قال: «النخاعة في المسجد تدفنها، أو الشيء تنحيه عن الطريق، فإن لم تقدر فركعتا الضحي تجزئ عنك» [رواه أبو داود: ٢٤٢٥].

وعن عبد الله بن عمرو بن العاص على قال: بعث رسول الله على سرية، فغنموا، وأسرعوا الرجعة، فتحدث الناس بقرب مغزاهم، وكثرة غنيمتهم، وسرعة رجعتهم، فقال رسول الله على: «ألا أدلكم على أقرب منه مغزى، وأكثر غنيمة، وأوشك رجعة؟ من توضأ، ثم غدا إلى المسجد لسبحة الضحى، فهو أقرب مغزى، وأكثر غنيمة، وأوشك رجعة». [رواه أحمد: ٦٦٣٨]. «سُبحة الضحى» أي: سنة الضحى.

وعن زيد بن أرقم وصلى الله على الله على الفراد الله وعن زيد بن أرقم والله والل

قال المباركفوري: «أنكر عليهم زيد بن أرقم وقت إيقاع صلاتهم في بعض وقت الضحى أي: أوله، ولم يصبروا إلى الوقت المختار، أي: كيف يصلون مع علمهم بأن الصلاة في غير هذا الوقت أفضل؟ (صلاة الأوابين) جمع أواب، وهو الكثير الرجوع إلى الله تعالى بالتوبة عن الذنوب وبالإخلاص وفعل الخيرات (حين ترمض) أي: تحترق، وهو شدة حرارة الأرض من وقوع الشمس على الرمل وغيره، وذلك يكون عند ارتفاع الشمس (الفصال) جمع الفصيل، وهو ولد الناقة إذا فُصِل عن أمه، يعني: تحترق أخفافها من شدة حر النهار. وقيل: لأن هذا الوقت زمان الاستراحة، فإذا ترك الراحة ورجع إلى الله تعالى بالاشتغال بالصلاة استحق الثناء الجميل. والحديث يدل على أن المستحب فعل الضحى في ذلك الوقت» [ينظر: «مرعاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح» (٤/ ٢٥١)].

وعن عقبة بن عامر وصلى الله والله والمراد النهار أربع ركعات، أكفِك بهن آخر يومك» [رواه أحمد: ١٧٧٩٤]. والمراد

بالأربع ركعات صلاة الضحي.

وعن نُعيم بن هَمَّارٍ وَ الله عَلَيْ قال: سمعت رسول الله عَلِيْ يقول: «يقول الله عَلَى: يا ابن آدم لا تعجزني من أربع ركعات في أول نهارك أكفِك آخره» [رواه أبو داود: ١٢٨٩].

وعن أبي هريرة تَطُقَّهُ قال: قال رسول الله ﷺ: «لا يحافظ على صلاة الضحى إلا أواب». قال: «وهي صلاة الأوابين». [رواه ابن خزيمة: ١٢٢٤].

#### الثمرات المترتبة على صلاة الضحى:

- صلاة الضحى سبب من أسباب رفع الدرجات.
- من صلى الضحي فله أجر عمرة، وأجر المجاهد في سبيل الله تعالى.
- أنها وصية رسول الله عَلَيْكُ لأصحابه، ففعلها تنفيذ لوصيته عَلَيْكُ، واتباع لسنته.
  - أنها مما يقوم مقام الصدقة لمن لا يجد، أو كان قليل ذات اليد.
- أنها من أسباب سعة الرزق؛ فإن الصدقة سبب من أسباب سعة الرزق، وصلاة الضحى مما يقوم مقام الصدقات، وهذا يعرفه كل من كان مكثرًا من هذه الصلاة ومداومًا عليها.
  - أنها نوع من أنواع التطوع التي يُجبَر بها النقص الحاصل في الفرائض.
    - أنها من أسباب كفاية الله تعالى للعبد وحفظه له.
      - أن المداوم عليها يصير من عباد الله الأوابين.

#### الوسائل المعينة على صلاة الضحى:

- من أعظم ما يعين على المحافظة عليها: معرفة فضل هذه الصلاة، وما لها من



### أثر في حياة المسلم.

- الحذر من الشيطان ومن طرقه في صرفه للعباد عن الطاعات.
- الاقتداء بالنبي على وصحابته الأبرار، والتابعين لهم بإحسان في حرصهم على الطاعات.
  - صدق محبة النبي عَلِيَّة ؛ فإن ذلك من أسباب الحرص على العمل بسنته عَلِيَّة.
- الاستعانة بالله تعالى، فلا يعين العبد على الطاعة إلا الله تعالى، وكلما وجد العبد في نفسه مشقة لأداء طاعة من الطاعات فعليه أن يتوجه إلى الله تعالى بالدعاء أن ييسر له فعل الطاعات وأن يعينه على ذلك، وقد كان النبي على يعلم أصحابه ذلك، فعن معاذ بن جبل فلا أن رسول الله على أخذ بيده وقال: «يا معاذ، والله إني لأحبك، والله إني لأحبك، فلا تدعن في دبر كل صلاة تقول: اللهم أعني على ذكرك، وشكرك، وحسن عبادتك» [رواه أبو داود: ١٥٢٢].
  - تفريغ الوقت الذي بعد الفجر وجعلُّهُ وقتَ عبادة وترك العمل فيه أو النوم.
- المبادرة إلى صلاتها وعدم التسويف بأنه سيصليها قبل الظهر، فإنه كلما دخل النهار انشغل المرء بأمور دنياه.

١٧٤ ) مُوَيِّهُ وَكُبِّ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلِيْ اللَّهُ عَلَيْ اللْهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللْهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْعِلْمُ عَلَيْ الْعُلِيْعُ عَلَيْ اللْعُلِيْعِ عَلَيْهِ عَلَيْعِ عَلَيْهِ عَلَيْكُوا عَلَيْعِ عَلَيْهِ عَلَيْعِ عَلَيْعِ عَلَيْكُ عَلَيْعِ عَلَيْكُوالْمُ عَلَيْعِ عَلَيْعِ عَلَيْعِ عَلَيْعِ اللْعُلِي عَلَيْعِ عَلَيْعِ عَلَيْعِ عَلَيْعِ اللْعُلِي عَلَيْعِ عَلِي عَلَيْعِ عَلِي عَلَيْعِ عَلِي عَلِي عَلَيْعِ عَلَيْعِ عَلَيْعِ عَلِي عَلَيْعِ عَلِي عَلَيْعِ عَلَيْعِ عَلِي عَلَيْعِ عَ

# 👋 ۲۵. الزكاة 🛸

الزكاة هي الركن الثالث من أركان الإسلام، وهي ركيزة أساسية في شعب الإيمان، بها يحقق التكافل الاجتماعي؛ فيعطف الغني على الفقير ويرحمه، ويشكر الفقيرُ الغنيَّ ولا يحسده، ويعم الرخاء وتنزل البركة، ويُقضى على السرقات والرِّشوة، وينمو الاقتصاد ويزدهر، وبها تطهر النفوس وتزُكَّى، وَتُصَّفَىٰ الأموال وَتُنَمَّىٰ.

والزكاة: في اللغة: النماء والتطهير والبركة.

وفي الشرع: حق لله تعالى، يؤخذ من مال معين تحققت فيه الشروط -الملك وبلوغ النصاب وحُلول الحَول- بمقدار محدد منصوص عليه، ويُصرف في مصارف معينة محددة.

## الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أن الزكاة من أهم شعب الإيمان:

قال سبحانه في أكثر من آية: ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكَوْةَ ﴾ [البقرة: ٤٣]، أي ادخلوا في دين الإسلام: بأن تقيموا الصلاة على الوجه الصحيح، كما جاء بها نبي الله ورسوله محمد عليه وتؤدوا الزكاة المفروضة على الوجه المشروع، وتكونوا مع الراكعين من أمته على [التفسير الميسر: ٧/١].

وقال تعالى: ﴿ لَيْسَ ٱلْبِرَّ أَن تُولُواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَكِنَ ٱلْبِرَّ مَنُ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَٱلْمَلَيْكِ وَٱلْكِتَبِ وَٱلنَّبِيِّنَ وَءَاتَى ٱلْمَالَ عَلَى حُبِّهِ عَنْوِى ٱلْقُرُفِى وَٱلْيَتَمَى ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَٱلْمَلَيْكِ وَٱلْكِتَبِ وَٱلنَّبِيِّنَ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَأَقَامَ ٱلصَّلَوةَ وَءَاتَى ٱلزَّكُوةَ وَٱلْمُوفُونَ وَٱلْمَسَكِكِينَ وَٱبْنَ ٱلسَّبِيلِ وَٱلسَّابِينَ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَأَقَامَ ٱلصَّلَوةَ وَءَاتَى ٱلزِّكُوةَ وَٱلْمُوفُونَ بِعَمْدِهِمْ إِذَا عَهَدُولًا وَٱلصَّبِرِينَ فِي ٱلْبَأْسَآءِ وَالضَّرَّةِ وَحِينَ ٱلْبَأْسُ أَوْلَتِهِكَ ٱلذَّينَ صَدَقُولًا وَأُولَتِهِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴾ [البقرة: ١٧٧].

وقال ﷺ: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَوُاْ ٱلزَّكَوٰةَ لَهُمْ الْجَرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَاحُونُ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ٢٧٧].

وقال تبارك اسمه: ﴿ فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتَوُاْ ٱلزَّكُوةَ فَإِخُواَنُكُمْ فِي ٱلدِّينِ ۚ وَنُفَصِّلُ ٱلْآيِكِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾ [التوبة: ١١].

قال الطبري هي تفسير هذه الآية: فإن رجع هؤلاء المشركون -الذين أمرتكم أيها المؤمنون بقتلهم - عن كفرهم وشركهم بالله إلى الإيمان به وبرسوله، وأنابوا إلى طاعته، وأقاموا الصلاة المكتوبة فأدوها بحدودها، وآتوا الزكاة المفروضة إلى أهلها فأخوَن نُكُم في الدين الذي أمركم الله به، وهو الإسلام» [أنظر: «تفسير الطبرى» (١١/ ٣٦١)].

وقال عز من قائل: ﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَآءِ وَٱلْمَسَكِينِ وَٱلْعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَٱلْمُؤَلَّفَ قِ قُلُوبُهُمْ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَٱلْغَرِمِينَ وَفِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِّ فَرِيضَةَ مِّنَ ٱللَّهُ وَٱللَّهُ عَلِيهُ حَكِيمٌ ﴾ [التوبة: ٦٠].

قال السعدي هي: «﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَاتُ ﴾ أي: الزكوات الواجبة لهؤلاء المذكورين دون من عداهم؛ لأنه حصرها فيهم، وهم ثمانية أصناف». وذكرهم، ثم قال: « فهؤلاء الأصناف الثمانية الذين تُدفع إليهم الزكاة وحدهم.

﴿ فَرِيضَةً مِّنَ ٱللَّهِ ﴾ فرضها وقدرها، تابعة لعلمه وحكمه ﴿ وَٱللَّهُ عَلِيمُ حَكِيمٌ ﴾.

فأوجب الله هذه الحصة في أموال الأغنياء، لسد الحاجات الخاصة والعامة للإسلام والمسلمين، فلو أعطى الأغنياء زكاة أموالهم على الوجه الشرعي، لم يبق فقير من المسلمين، ولحصل من الأموال ما يسد الثغور، ويجاهد به الكفار وتحصل به جميع المصالح الدينية» [أنظر: «تفسير السعدي» (ص: ٣٤١)].

وقال عَيْقِ: ﴿ خُذْ مِنْ أَمُولِهِمْ صَدَقَةَ تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَيِّهِم بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنُ لَهُمْ وَتُزَيِّهِم بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنُ لَهُمْ وَتُزَيِّهِم بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهُمْ ۚ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنُ لَهُمْ وَتُزيِّهُم مِنها وَصَلِّ عَلَيْهُمْ ۚ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنُ لَهُمْ وَتُزيِّهُم مِنها وَصَلِّ عَلَيْهُمْ ۚ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنُ لَهُمْ وَتُؤيِّهُم مِنها وَصَلِّ عَلَيْهُمْ ۗ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكُنُ لَهُمْ وَتُزيِّهُم مِنها وَصَلِّ عَلَيْهُمْ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكُنُ لَهُمْ وَتُؤيِّهُم مِنها وَصَلِّ عَلَيْهُمْ أَنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ لَهُمْ وَتُؤيِّهُم مِنها وَصَلِّ عَلَيْهُمْ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكُنُ لَهُمْ وَتُؤيِّهُمْ مِن اللهُ عَلَيْهُمْ مِنْ أَمُولِهِمْ مِنْ اللهُ عَلَيْهُمْ مِنْ اللهِ مِنْ اللهُ عَلَيْهُمْ أَنْ أَلَوْلُومُ مِنْ أَمُولِهُمْ مِنْ أَلَّهُمْ مِنْ أَمُولِهُمْ مِنْ أَمُولِهُمْ مِنْ أَنْ أَلُومُ مُولِهُمْ مِنْ أَمُولِهُمْ مِنْ أَلَهُمْ أَنْ أَمُولِهُمْ مِنْ أَنْ أَمُولِهُمْ مِنْ أَلَاللَهُ مُنْ أَلِهُمْ أَمُولِهُمْ مِنْ أَنْ أَنْ مُؤْمُ وَتُؤْلِيْهِمْ مِنْ أَصَلِّ عَلَيْهُمْ أَنْ مَسَلُونَكُ مَنْ أَلَهُمْ أَنْ أَلِيهُمْ مِنْ أَلِي مُنْ أَنْ أَلَالَ مَلْوَلَكُ مِنْ أَلِهُمْ أُولِهُمْ مِن مِن اللَّهُ مُنْ أَلِهُمْ أَنْ مُولِولُكُ مِنْ أَلِهُمْ مُ أَلْقُولُومُ مِنْ أَلْعُلُومُ مِنْ أَلْمُ مُلْولِكُ مِنْ أَنْ أَلُومُ أُولِي مِنْ أَلِكُ مِنْ مُنْ أَلِي مُنْ أَلِي مُنْ أَلِي مُنْ أَلِهُمْ أُلِيمُ مِن أَلِهُمْ مِنْ أَلِي مُنْ أَلِقُولُومُ مِنْ أَلِي مُنْ أَلِي مُنْ أُلِي مُنْ أَلِي مُنْ أَلِي مُنْ أَلِومُ مُنْ أَلِي مُنْ أَلِي مُنْ أَلَومُ مُنْ أَلِي مُنْ أَلِي مُنْ أَلِي مُنْ أُولِي مُنْ أَلِي مُنْ أَلِي مُنْ أَلِي مُنْ أَلِي مُنْ أَلِكُ مِنْ أَنْ أَلِي مُنْ أَلِي مُنْ أَلِي مُنْ أَلِي مُنْ أَلِي مُنْ أَلِكُ مُنْ أَلِي مُنْ أَلِي مُنْ أَلِي مُنْ أَلِي مُنْ أَلِي أَلِي مُنْ أَلِ

قال السعدي هي: «قال تعالىٰ لرسوله ومن قام مقامه، آمرًا له بما يطهر المؤمنين، ويتمم إيمانهم: ﴿ خُذَمِنْ أَمُولِهِمْ صَدَقَةَ ﴾ وهي الزكاة المفروضة ﴿ تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّهِم بِهَا ﴾

٢٢٦ )

أي: تطهرهم من الذنوب والأخلاق الرذيلة. ﴿وَتُزَكِّهِم ﴾ أي: تنميهم، وتزيد في أخلاقهم الحسنة، وأعمالهم الصالحة، وتزيد في ثوابهم الدنيوي والأخروي، وتنمِّي أموالهم.

ففي هذه الآية دلالة على وجوب الزكاة، في جميع الأموال، وفيها: أن العبد لا يمكنه أن يتطهر ويتزكى حتى يُخرج زكاة ماله، وأنه لا يكفرها شيء سوى أدائها؛ لأن الزكاة والتطهير متوقف على إخراجها». [أنظر: «تفسير السعدي» (ص: ٣٥٠)].

وقال تبارك وتعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَكَنِرُونَ ٱلذَّهَبَ وَٱلْفِضَةَ وَلَا يُسْفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَكَشِّرُهُم بِعَذَابٍ أَلِيمِ ۞ يَوْمَ يُحْمَىٰ عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَتُكُونِ بِهَا جِهَاهُمْ وَجُنُونُهُمْ فَطُهُورُهُمْ مَا هَا مَا كَنْ تُمْ لِأَنْفُسِكُمْ فَذُوقُواْ مَا كُنْ تُمْ تَكُيْرُونَ ﴾ جِهاهُمْ وَجُنُونُهُمْ وَظُهُورُهُمْ مَا هَا مَا كَنْ تُمْ لِأَنْفُسِكُمْ فَذُوقُواْ مَا كُنْ تُمْ تَكُيْرُونَ ﴾ [التوبة: ٣٤- ٣٥].

﴿ وَٱلَّذِينَ يَكُنِزُونَ ٱلذَّهَبَ وَٱلْفِضَةَ ﴾ أي: يدخرونها، ولا يؤدون زكاتها، ولا يتصدقون منها ﴿ وَلَا يُسْفِقُونَهَا فِى سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ أي: طرق الخير الموصلة إلىٰ الله، وهذا هو الكنز المحرم، أن يمسكها عن النفقة الواجبة، كأن يمنع منها الزكاة، أو النفقات الواجبة للزوجات أو الأقارب، أو النفقة في سبيل الله إذا وجبت.

﴿ يُوْمَ يُخْمَىٰ عَلَيْهَا ﴾ أي: على الذهب والفضة ﴿ فِنَ الرِجَهَ نَمْ فَتُكُوكَ بِهَاجِبَاهُهُمْ وَجُنُوبُهُمْ وَظُهُورُهُمْ ﴾ وقد اختيرت الجباه والجنوب والظهور بالكي؛ لأن البخيل يرئ الفقير قادمًا عليه فيقطِّب جبهته، فإذا جاءه أعرض ونأى بجانبه، فإذا طالبه بإحسان ولَّه ظهره؛ فوجب أن يكوى بما بخل به على جبهته وجنبه وظهره، وقد يكون المراد بذلك

كيَّ سائر الجسم؛ فالجبهة تدل على الأمام، والجنوب والظهور على باقي الجسم. والمراد من الآية: أن الذهب والفضة اللذين هما موضع إعجابهم في الدنيا واهتمامهم وحرصهم؛ سيكونان في الآخرة موضع ألمهم وتعذيبهم، نعوذ به تعالىٰ من غضبه وعذابه.

﴿ هَاذَا مَا كَنَرْتُمْ لِأَنفُسِكُمْ ﴾ أي: يقال لهم: إنكم لم تكنزوا خيرًا لأنفسكم؛ بل كنزتم لها الشر المقيم والعذاب الأليم ﴿ فَذُوقُواْ مَا كُن تُمُ تَكَنِرُونَ ﴾ أي: جزاءه وعقوبته. [ينظر: «أوضح التفاسير» (١/ ٢٢٧)، و«تفسير السعدي» (ص: ٣٣٥)].

وقال سبحانه: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۞ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَلْشِعُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُمْرَ عَنِ ٱللَّغُومُعْرِضُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُمْرِ لِلزَّكَوةِ فَعِلُونَ ﴾ [المؤمنون: ١ - ٤].

وقال الله تعالىٰ: ﴿ وَمَا أُمِرُوٓا ۚ إِلَّا لِيَعْبُدُواْ اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ حُنَفَآءَ وَيُقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُواْ ٱلزَّكُوةَ ۚ وَذَلِكَ دِينُ ٱلْقَيِّمَةِ ﴾ [البينة: ٥].

قال السعدي هي: ما أُمر الناس في سائر الشرائع إلا أن يعبدوا ﴿ اللّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ اللّهِ عَاداتهم الظاهرة والباطنة وجه الله، وطلب التقرب إليه، ﴿ حُنَفَآءَ ﴾ أي: معرضين مائلين عن سائر الأديان المخالفة لدين التوحيد. وخص الصلاة والزكاة بالذكر مع أنهما داخلان في قوله ﴿ لِيَعْبُدُواْ اللّهَ مُخْلِصِينَ ﴾ لفضلهما وشرفهما، وكونهما العبادتين اللتين من قام بهما قام بجميع شرائع الدين.

﴿ وَذَالِكَ ﴾ أي التوحيد والإخلاص في الدين، هو ﴿ دِينُ ٱلْقَيِّمَةِ ﴾ أي: الدين المستقيم، الموصل إلىٰ جنات النعيم، وما سواه فطرق موصلة إلىٰ الجحيم [أنظر: "تفسير السعدي» (ص: ٩٣١)].

وعن عبد الله بن عمر والنبي على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصيام رمضان، وحج البيت» [رواه البخاري: ٨، ومسلم: ١٦].

 البيت إن استطعت إليه سبيلًا» [رواه مسلم: ٨].

وعن ابن عباس على النبي على بعث معاذًا والله الله الله الله الله وأني رسول الله فإن هم أطاعوا لذلك، فأعلمهم أن الله قد النبي شهادة أن لا إله إلا الله وأني رسول الله فإن هم أطاعوا لذلك، فأعلمهم أن الله افترض عليهم خمس صلوات في كل يوم وليلة، فإن هم أطاعوا لذلك، فأعلمهم أن الله افترض عليهم صدقةً في أموالهم تؤخذ من أغنيائهم وتُردُّ على فقرائهم» [رواه البخاري: المحادة المحادة

وعن أبي أمامة وَالله عَلَيْهُ قال: سمعت رسول الله عَلَيْهُ يخطب في حجة الوداع فقال: «اتقوا الله ربكم، وصلوا خمسكم، وصوموا شهركم، وأدوا زكاة أموالكم، وأطيعوا ذا أمركم، تدخلوا جنة ربكم» [رواه الترمذي: ٦١٦].

وعن أبي هريرة وَ النبي عَلَيْ قال: «من آتاه الله مالًا، فلم يؤدِّ زكاته، مُثِّل له مالُه شجاعًا أقرع، له زبيبتان، يطوقه يوم القيامة، يأخذ بلهزمتيه - يعني شدقيه - ثم يقول: أنا مالك، أنا كنزك» ثم تلا: ﴿ وَلَا يَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِمَا ءَاتَاهُمُ ٱللهُ مِن فَضَلِهِ عَلَى اللهُ مُوسَدُّ لَهُمُ اللهُ مِن فَضَلِهِ عَلَى اللهُ مُوسَدُّ لَهُمُ اللهُ مَن فَاللهُ عَلَى اللهُ اللهُ مَا تَعْمَلُونِ وَاللهُ عَمِينَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَمَلُونَ وَاللهُ وَاللهُ عَمَلُونَ عَمَانَ اللهُ عَمِوانَ عَمَانَ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [آل عمران: ١٤٠] [رواه البخاري: ١٤٠٣].

قوله: «مُثِّل له» أي: صُيِّر له. «شجاعًا» هو الحية الذكر أو الثعبان. «أقرع» أي: لا شعر على رأسه؛ لكثرة سمه وطول عمره. «زبيبتان» أي: نابان يخرجان من فمه، أو نقطتان سوداوان فوق عينيه، وهو أسوأ ما يكون من الحيات وأخبثه. «يطوِّقه» أي: يُجعل في عنقه كالطوق. «شدقيه» أي: جانبي الفم.

وعن أبي هريرة ولا قال رسول الله ولا قال وعن أبي هريرة والحكمة قال: قال رسول الله والله وعن أبي هريرة والحكمي عليها في يؤدي منها حقها إلا إذا كان يوم القيامة، صُفّحت له صفائح من نار، فأُحمي عليها في نار جهنم، فيُكوى بها جنبه وجبينه وظهره، كلما بردت أعيدت له، في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة، حتى يُقضى بين العباد، فيرى سبيله، إما إلى الجنة وإما إلى النار» [رواه مسلم: ٩٨٧].

قوله: «صُفِّحت له صفائح» الصفائح جمع صفيحة وهي العريضة من الحديد وغيره، أي: جُعلت كنوزه الذهبية والفضية كأمثال الألواح من نار.

وها هو تصرف الصديق الأكبر أبي بكر وسي مع هؤلاء الذين منعوا الزكاة بعد وفاة النبي بي مي حيث قاتلهم حتى تابوا وأدوا زكاة أموالهم، فعن أبي هريرة وسي قال: لما توفي النبي بي واستُخلف أبو بكر، وكفر من كفر من العرب، قال عمر: يا أبا بكر، كيف تقاتل الناس، وقد قال رسول الله بي «أُمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا: لا إله إلا الله، فمن قال: لا إله إلا الله، عصم مني ماله ونفسه إلا بحقه، وحسابه على الله؟» قال أبو بكر: والله لأقاتلن من فرق بين الصلاة والزكاة؛ فإن الزكاة حق المال، والله لو منعوني عناقًا كانوا يؤدونها إلى رسول الله بي لقاتلتهم على منعها. قال عمر: فوالله ما هو إلا أن رأيت أن قد شرح الله صدر أبي بكر للقتال، فعرفت أنه الحق [رواه البخاري: ١٣٩٩، ومسلم: ٢٠].

قوله: «عَنَاقًا» هي الأنثى من ولد المعز التي لم تبلغ سنة.

وقال عبد الله بن عمر وان عُرى الدين وقوامَه: الصلاة، والزكاة، لا يُفرَّق بينهما، وحج البيت، وصيام رمضان، وإن مِن أصلح الأعمال: الصدقة والجهاد» [رواه ابن أبي شيبة في «المصنف»: ٣٠٤٣٤].

وقال حذيفة بن اليمان على: «الإسلام ثمانية أسهم: الإسلام سهم، والصلاة سهم، والزكاة سهم، والجهاد سهم، وصوم رمضان سهم، والحج سهم، والأمر بالمعروف سهم، والنهي عن المنكر سهم، وقد خاب من لا سهم له» [رواه أبو داود الطيالسي في «مسنده»: ١٣٤].

وقال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم: «افتُرضت الصلاة والزكاة جميعًا لم يُفرَّق بينهما، وأبىٰ الله أن يقبل الصلاة إلا بالزكاة، يرحم الله أبا بكر ما كان أفقهه». يعني: لما قاتل مانعى الزكاة. [«تفسير الطبري» (١١/ ٣٦٢)].

#### ثمرات الزكاة وفضائلها:

يتبين من خلال نصوص القرآن والسنة السابقة أن للزكاة ثمرات جليلة وفوائد عظيمة منها:

- أنها أحد أركان الإسلام ومبانيه العظام.
  - أنها تطهير للمال من حقوق الغير فيه.
- أنها برهان صدق الإيمان، ووقاية للنفس من شحِّها.
- أنها مواساة للفقراء والمحتاجين، وسد حاجة المعوزين.
- أنها سبب بركة المال ونمائه، وخيرها وبرها راجع إلى المتصدِّق أولًا.
- المال مال الله، والعبد مستخلف عليه يصرفه حيث أمر سيِّده ومالكه الحقيقي، فبإخراجها يؤدِّي شكر نعمة المال.
  - أنها سبب لتقوية العلاقات الاجتماعية بين أفراد الأمة كلها.
  - أنها تساعد على حلِّ معضلة الفقر التي أعجزت العالم المعاصر.
    - أنها إحلال للتراحم بدلًا من التحاسد والتباغض.
      - أن بها تُدفع النقم وتُستجلب النعم.
    - أن الفلاح في الدنيا والآخرة مضمون لمن أدى زكاة ماله.

#### الوسائل المعينة على الزكاة:

- أن يعلم العبد أن الزكاة أحد أركان الإسلام الخمسة، وأن مانعها متوعّد بالعذاب الشديد.
- أن يعلم العبد أنه لا انفكاك للزكاة عن الصلاة، وقد قرنها ربنا سبحانه معها في غير ما آية من آيات كتابه، وهذا يدل على أهميتها وعلو مكانتها.
- أن يعلم أنه إذا أراد تطهير نفسه وماله فعليه بالزكاة، فالزكاة تحقق له ذلك و تلغه.

- أن يعلم أن ما ينفقه من صدقات فالله يخلفه، و لا ينقص ذلك من ماله شيئًا، كما قال تعالىٰ: ﴿ وَمَاۤ أَنفَقُتُ مِيِّن شَيْءٍ فَهُو يُخْلِفُهُ وَهُو حَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ ﴾ [سبأ: ٣٩].

- أن يعلم العبد أن ما يكنزه من أموال لا يؤدي حق الله فيها؛ فهي وبال عليه يوم القيامة، ويُكوئ بكنزه في جهنم والعياذ بالله.
  - الاستعانة بالله تعالى، فلا يعين العبد على الطاعة إلا الله تعالى.
- التعوذ من البخل، فهو الذي يؤدي إلى منع الزكاة، وقد كان النبي على يستعيذ من البخل، ويعلم أصحابه ويعلم أصحابه ويعلم أصحابه ويعلم أصحابه ويعلم الكتابة: «اللهم إني أعوذ بك من البخل، وأعوذ بك من البخل، وأعوذ بك من البخل، وأعوذ بك من البخري: ٣٩٠٠].



# 👋 ۲۱. الصدقة 🤘

إن من محاسن الدين الإسلامي الحثّ على الصدقة؛ فينال صاحبها الأجر وتطهُر نفسُه وتحصل البركةُ في ماله، وبها يتم التكافل الاجتماعي بين الفقراء والأغنياء، وتقع الألفة والمودة بينهم، فيكونون مترابطين متراحمين؛ لذا كانت الصدقة من فضائل الأعمال، وشعبة عظيمة من شعب الإيمان.

والصدقة: هي ما يخرجه الإنسان تطوعًا من ماله إلى الفقراء أو المساكين ابتغاء مرضاة الله، ويدخل فيها أيضًا ما ينفقه الإنسان على زوجته وأولاده إذا فعل ذلك طالبًا الأجر من الله تعالى، ويدخل فيها أيضًا ما يتنازل فيه المسلم عن حقه ابتغاء وجه الله تعالى. وقد تطلق الصدقة على الزكاة الواجبة.

كما أن كل أفعال الخير التي يفعلها المسلم، وكل أفعال الشر التي يجتنبها، هي صدقة، كما ثبت ذلك في السنة.

### الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أن الصدقة من شعب الإيمان:

قال الله تعالىٰ: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ أَنفِقُواْ مِن طَيِّبَاتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّا أَخْرَجْنَا لَكُم مِّنَ ٱلْأَرْضِ ۗ وَلَا تَيَمَّمُواْ ٱلْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ وَلَسْتُم بِّاخِذِيهِ إِلَّا أَن تُغْمِضُواْ فِيهِ وَٱعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ غَنِيُّ حَمِيدٌ ﴾ [البقرة: ٢٦٧].

قال السعدي هي: "يأمر تعالى عباده المؤمنين بالنفقة من طيبات ما يسر لهم من المكاسب، ومما أخرج لهم من الأرض، فكما من عليكم بتسهيل تحصيله، فأنفقوا منه شكرًا لله، وأداء لبعض حقوق إخوانكم عليكم، وتطهيرًا لأموالكم، واقصدوا في تلك النفقة الطيب الذي تحبونه لأنفسكم، ولا تقصدوا إنفاق الرديء الذي لا ترغبونه ولا تأخذونه إلا على وجه الإغماض والمسامحة ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ غَنِيٌ جَمِيدُ ﴾ فهو غني عنكم، ونفعُ صدقاتكم وأعمالكم عائد إليكم، ومع هذا فهو حميد على ما يأمركم به

من الأوامر الحميدة والخصال السديدة، فعليكم أن تمتثلوا أوامره؛ لأنها قوت القلوب وحياة النفوس ونعيم الأرواح» [انظر: «تفسير السعدي» (ص: ١١٥)].

وقال الله سبحانه: ﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُم بِٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ سِرًّا وَعَلَانِيَةَ فَلَهُمْ أَجُرُهُمْ وَعِندَ رَبِّهِمْ وَلَا حَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ٢٧٤].

وقال عَنْ الله يَعْ لَمُهُ أَوْ وَمَا أَنْفَقُتُ مِ مِّن نَفَقَةٍ أَوْ نَذَرْتُ مِ مِّن نَذْرِ فَإِنَّ الله يَعْ لَمُهُ أَوْ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنصَادٍ ﴿ إِن تُبُدُواْ ٱلصَّدَقَاتِ فَنِعِمَّا هِي وَإِن تُخْفُوهَا وَتُؤْتُوهَا الْفُقَرَاءَ فَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ وَيُكَفِّرُ عَنكُم مِّن سَيِّعَاتِكُمُ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [البقرة: ٢٧١، ٢٧٠].

وقال تعالىٰ: ﴿ يَمْحَقُ ٱللَّهُ ٱلرِّبَوٰ وَيُرْبِى ٱلصَّدَقَاتِ ۗ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُكُلُّ كَفَّارٍ أَشِيمٍ ﴾ [البقرة: ٢٧٦]. ﴿ يَمْحَقُ ٱللَّهُ ٱلرِّبَوٰ ﴾ أي: يُنقص الله الربا فيُذهبه. ﴿ وَيُرْبِى ٱلصَّدَقَاتِ ۗ ﴾: يضاعف أجرها لصاحبها، ويُنمِّيها له [ينظر: «تفسير الطبري» (٥/ ٥٥)].

وقال تعالىٰ: ﴿ لَا خَيْرَ فِي كَثِيرِ مِن نَجْوَلَهُمْ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِلَى مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِلَى اللَّهِ فَسَوْفَ نُؤْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ النساء: ١١٤].

﴿ نَجُولُهُ مَ ﴾ يعني: كلام الناس.

وقال سبحانه: ﴿ أَلَمْ يَعَلَمُوٓاْ أَنَّ ٱللَّهَ هُوَ يَقْبَلُ ٱلتَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَأْخُذُ ٱلصَّدَقَاتِ وَأَنَّ ٱللَّهَ هُوَ اللَّهَ هُو اللَّهَ هُو اللَّهَ هُو اللَّهَ هُو اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّوْلَةُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

﴿ وَيَأْخُذُ ٱلصَّدَقَاتِ ﴾ أي: يقبلها، ويأخذها بيمينه سبحانه، فيربيها لأحدهم كما يربي الرجل فرسه الصغير، حتى تكون التمرة الواحدة كالجبل العظيم، فكيف بما هو أكبر وأكثر من ذلك. [ينظر: «تفسير السعدي» (ص: ٥٥١)].

وقال سبحانه: ﴿ وَٱلْمُتَصَدِّقِينَ وَٱلْمُتَصَدِّقَتِ وَٱلصَّتِيمِينَ وَٱلصَّتِيمِينَ وَٱلصَّتِيمِينَ وَٱلْخَافِظِينَ فَرُوجَهُمْ وَٱلْخَافِظَاتِ وَٱللَّاكِرِينَ ٱللَّهَ كَثِيرًا وَٱلنَّاكِرَاتِ أَعَدَّ ٱللَّهُ لَهُم مَّغْفِرَةً وَأَلْنَاكِ مَا الْحَزابِ: ٣٥].

٢٣٤ )

وقال ﷺ: ﴿قُلْ إِنَّ رَبِّى يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَهُ ۚ وَمَاۤ أَنفَقُتُم مِّن شَيْءٍ فَهُوَ يُخْلِفُهُ ۚ وَهُوَ خَيْرُ ٱلرَّارِقِينَ ﴾ [سبأ: ٣٩].

قال السعدي هي: « ﴿ وَمَا أَنفَقُتُم مِّن شَيْءٍ ﴾ نفقة واجبة، أو مستحبة، على قريب، أو جار، أو مسكين، أو يتيم، أو غير ذلك ﴿ فَهُوَ ﴾ تعالىٰ ﴿ يُخْلِفُهُ ﴾ فلا تتوهموا أن الإنفاق مما ينقص الرزق، بل وعد بالخلف للمنفق، الذي يبسط الرزق لمن يشاء ويقدر ﴿ وَهُو خَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ ﴾ فاطلبوا الرزق منه، واسعوا في الأسباب التي أمركم بها السعدي (ص: ١٨١)].

وقال سبحانه: ﴿ وَأَنفِقُواْ مِن مَّا رَزَقَنَكُمْ مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِيَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبِّ لَوَٰلَآ أَخَرَتَنِيٓ إِلَىٓ أَجَلِ قَرِيبِ فَأَصَّدَقَ وَأَكُن مِّنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾ [المنافقون: ١٠].

قال السعدي هذا النفقات الواجبة من الزكاة والكفارات ونفقة الزوجات، والمماليك، ونحو ذلك، والنفقات المستحبة من الزكاة والكفارات ونفقة الزوجات، والمماليك، ونحو ذلك، والنفقات المستحبة كبذل المال في جميع المصالح ﴿ مِّن قَبُلِ أَن يَأْتِى أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ فَيَقُولَ ﴾ متحسرًا على ما فرط في وقت الإمكان، سائلًا الرجعة التي هي مُحال: ﴿ رَبِّ لَوْلَا أَخَرْتَنِي إِلَى آجَلِ قَرِيبٍ ﴾ أي: لأتدارك ما فرطت فيه ﴿ فَأَصَّدَقَ ﴾ من مالي ما به أنجو من العذاب، وأستحق به جزيل الثواب ﴿ وَأَكُن مِّن الصَّلِحِينَ ﴾ بأداء المأمورات كلها، واجتناب المنهيات، ويدخل في هذا الحج وغيره، وهذا السؤال والتمني قد فات وقته، ولا يمكن تداركه » ["تفسير السعدي» (ص: ٨٦٥)].

وقال تبارك اسمه: ﴿ إِن تُقْرِضُواْ ٱللَّهَ قَرْضًا حَسَنَا يُضَعِفْهُ لَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ وَاللَّهُ شَكُورٌ حَلِيمٌ ﴾ [التغابن: ١٧].

﴿ إِن تُقُرِضُواْ ٱللَّهَ قَرْضًا حَسَنَا ﴾ هو كل نفقة كانت من الحلال، إذا قصد بها العبد وجه الله تعالى وطلب مرضاته، ووضعها في موضعها.

وعن أبي هريرة والله عن رسول الله والله الله عليه قال: «ما نقصت صدقة من مال» [رواه مسلم: ٢٥٨٨].

قال النووي هي: «ذكروا فيه وجهين أحدهما: معناه أنه يُبارَك فيه ويُدفع عنه المضرات، فينجبر نقصُ الصورة بالبركة الخفية، وهذا مُدرَك بالحس والعادة. والثاني: أنه وإن نقصت صورته كان في الثواب المرتَّب عليه جبر لنقصه وزيادة إلىٰ أضعاف كثيرة» [«شرح مسلم» (١٤/ ١٤١)].

وعن أبي هريرة رَضَّ ، عن النبي عَلَيْ قال: «سبعة يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظلُّه» وذكر منهم: «ورجل تصدَّق بصدقة فأخفاها حتى لا تعلم يمينُه ما تنفق شمالُه» [رواه البخارى: ١٤٢٣، ومسلم: ١٠٣١].

وعن أبي مالك الأشعري تَطَقَّهُ قال: قال رسول الله عَلَيْةِ: «الصدقة برهان» [رواه مسلم: ٢٢٣].

«الصدقة برهان» أي: دليل على إيمان فاعلها؛ فإن المنافق يمتنع منها لكونه لا يعتقد أن الله أمر بها وحث عليها، كما أنه لا يرجو الثواب المترتب عليها.

وعن أبي هريرة ولي قال: قال رسول الله علي الله علي الله عدل تمرة من كسب طيب، ولا يقبل الله إلا الطيب، فإن الله يتقبلها بيمينه، ثم يربِّيها لصاحبه، كما يربِّي أحدكم فَلُوَّه، حتى تكون مثل الجبل».

«بعدل» أي: بوزن أو بقيمة. «طيب» أي: حلال. «يربيها» أي: ينميها ويضاعف أجرها. «لصاحبها» أي: الذي أنفقها. «فلوه» أي: مهره، وهو الصغير من الخيل. «مثل الجبل» أي: يصبح ثوابها كثواب مَن تصدق بمقدار الجبل مِن المال.

وعن أبي هريرة ولحق أن النبي على قال: «ما من يوم يصبح العباد فيه، إلا مَلكان ينزلان، فيقول أحدهما: اللهم أعطِ منفقًا خلفًا، ويقول الآخر: اللهم أعطِ ممسكًا تلفًا» [رواه البخاري: ١٤٤٢، ومسلم: ١٠١٠]. «خلفًا» أي: عوضًا عما أنفقه. «ممسكًا» أي: عن الإنفاق. «تلفًا» أي: أتلف ما لديه.

وعن معاذ بن جبل رضي قال: قال رسول الله رضي الصدقة تطفئ الخطيئة كما يطفئ الماء النار» [رواه الترمذي: ٢٦١٦].

وعن جابر بن عبدالله والنبي على قال: «كل معروف صدقة» [رواه البخاري: ٢٠٢١]. وعن أبي ذر والله والنبي على قالوا للنبي وعن أبي ذر والنه أن ناسًا من أصحاب النبي ويصومون كما نصوم، ويتصدقون ذهب أهل الدُّثُور بالأجور، يصلون كما نصلي، ويصومون كما نصوم، ويتصدقون بفُضول أموالهم قال: «أوليس قد جعل الله لكم ما تَصدَّقونَ؟ إن بكل تسبيحة صدقة، وكلِّ تكبيرة صدقة، وكلِّ تحميدة صدقة، وكلِّ تهليلة صدقة، وأمرٌ بالمعروف صدقة، وكلِّ تعليلة صدقة، وأمرٌ بالمعروف صدقة، ونهيٌ عن منكر صدقة، وفي بُضْع أحدكم صدقة، قالوا: يا رسول الله، أيأتي أحدنا شهوته ويكون له فيها أجرٌ؟ قال: «أرأيتم لو وضعها في حرام أكان عليه فيها وزرٌ؟ فكذلك إذا وضعها في الحلال كان له أجرٌ» [رواه مسلم: ٢٠٠٦]. «أهل الدُّثُور» أي: أهل الأموال الكثيرة. «تهليلة» أي: قول: لا إله إلا الله. «وفي بُضْع» أي: جِماع أحدكم لزوجته.

وعن أبي مسعود الأنصاري وَاللَّهُ عن النبي عَلَيْهُ قال: «إذا أنفق المسلم نفقة على أهله وهو يحتسبها كانت له صدقة» [رواه البخاري: ٥٣٥١، ومسلم: ١٠٠٢]. «يحتسبها» أي: يقصد إلى طلب الأجر من الله تعالى.

وعن جابر وعن أن النبي على أم مُبَشِّر الأنصارية في نخل لها، فقال لها النبي على أم مُبَشِّر الأنصارية في نخل لها، فقال: لها النبي على «لا يغرس هذا النخل؟ أمسلم أم كافر؟» فقالت: بل مسلم، فقال: «لا يغرس مسلم غرسًا، ولا يزرع زرعًا، فيأكل منه إنسان ولا دابة ولا شيء إلا كانت له صدقة» [رواه: مسلم: ١٥٥٢].

والآيات والأحاديث السابقة يدخل فيها الصدقة الواجبة مثل الزكاة والنفقات الواجبة،

ويدخل فيها الصدقة المستحبة التي هي التصدق بأي شيء ابتغاء مرضاة الله تعالىٰ.

#### الثمرات المترتبة على الصدقة كثيرة، منها:

- الفوز بالأجر العظيم، ومضاعفة الحسنات.
  - تكفير السيئات.
- أنها دليل على كمال الإيمان وحسن الإسلام.
- الدخول تحت ظل العرش يوم القيامة لمن أخلص في صدقته.
  - تطهير النفس من البخل ومن الذنوب.
  - أنها قربة إلى الله على، وطريق موصل إلى محبة الله ورضوانه.
- حصول البركة في المال، وأن الله تعالىٰ يعوض للمنفق خيرًا مما أنفق.
  - تفريج الكربات عن المحتاجين.
  - أنها باب من أبواب التكافل الاجتماعي.
  - حصول الألفة بين المسلمين، ونشر روح المحبة والتعاون بينهم.
  - أنها تساعد على حلّ معضلة الفقر التي أعجزت العالم المعاصر.
- الصدقة بأنواعها يحتاج إليها في أبواب كثيرة من الخير لا حصر لها؛ بخلاف الزكاة فإنها تدفع إلى أصناف معينة.

#### الوسائل المعينة على الصدقة:

- استحضار الثمرات الكثيرة المترتبة على الصدقة.
  - إيمان العبد أنه في ظل صدقته يوم القيامة.
- اعتقاد المسلم أن الصدقة لا تنقص من ماله شيئًا، بل إن الله يعوضه خيرًا مما أنفق.
  - الاستعانة بالله تعالى، فلا يعين العبد على الطاعة إلا الله تعالىٰ.
- مقاومة البخل والشح، والاستعاذة بالله منهما، كما كان النبي ﷺ يستعيذ من
- البخل، ويعلم أصحابه نَطِيُّ ذلك، فعن سعد بن أبي وقاص نَطِّيٌّ قال: كان النبي عِيَّالِيّ

٢٣٨ ٢٣٨

يعلمنا هؤلاء الكلمات كما تُعلَّم الكتابة: «اللهم إني أعوذ بك من البخل، وأعوذ بك من البخل، وأعوذ بك من الجبن....» [رواه البخاري: ٦٣٩٠].

- تفقُّد أحوال المحتاجين تعين علىٰ الصدقة والمسارعة فيها.
- مطالعة وسائل الكفار في استغلال حاجة فقراء المسلمين ليصدوهم عن دينهم، تُعين أهل الإسلام على البذل؛ حرصًا على عدم فتنة إخوانهم الفقراء في دينهم.
- -أن يعلم أنّه لا يبقى لصاحب المال من ماله إلا ما تصدق به كما في قوله تعالى: ﴿ وَمَا تُنفِقُواْ مِنْ خَيْرِ فَلِأَنفُسِكُمْ ﴾ [سورة البقرة: ٢٧٢]. وعن أبي هريرة وَفَكَ : أن رسول الله وَ قَال: «يقول العبد: مالي مالي، إنما له من ماله ثلاث: ما أكل فأفنى، أو لبس فأبلى، أو أعطى فاقتنى، وما سوى ذلك فهو ذاهب وتاركه للناس» [رواه مسلم: ٢٩٥٩].



# 🗯 ۳۷. الصوم 🛸

صوم رمضان ركن عظيم من أركان هذا الدِّين الحنيف، فلا يستقيم بناء الإسلام إلا به، ولا يصح إيمان امرئ حتى يُقِرَّ بفرضيته، وهو من أفضل العبادات وأجل الطاعات، وهو عبادة تُطهِّر النفس وتسمو بالروح والوجدان، وتجعل المرء يعلو على أصل خلقته البشرية، وتلحقه بالزمرة الملائكية.

وحقيقة الصوم: إمساك المسلم عن ما يُفسِد صومَه من المُفطِّرات كأكل أو شُرب أو جِماع، من طلوع الفجر من يوم الصيام إلىٰ غروب شمس ذلك اليوم، بنية التقرب إلىٰ الله.

### الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أن الصوم من أهم شعب الإيمان:

قال الله تعالىٰ: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُبِّ عَلَيْكُمُ ٱلطِّيَامُ كَمَا كُبِ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمُ لَعَلَيْكُمُ لَعَلِيْكُمُ لَعَلَيْكُمُ لَعَلَيْكُمُ لَعَلَيْكُمُ لَعَلَيْكُمُ لَكُمُ لَعَلِيْكُمُ لَعَلَيْكُمُ لَعَلِيْكُمُ لَعَلَيْكُمُ لَعَلِيْكُمُ لَعَلِيْكُمُ لَعَلَيْكُمُ لَعَلَيْكُمُ لَعَلِيْكُمُ لَعَلِيْكُمُ لَعَلِيْكُمُ لَعَلَيْكُونَ كَاللّهُ عَلَيْكُمُ لَعُلِيكُمُ لَعَلَيْكُمُ لَعَلَيْكُمُ لَعَلِيْكُمُ لَعَلِيْكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلَيْكُمُ لَعَلَيْكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلَيْكُمُ لَعَلَيْكُمُ لَعَلَيْكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلَيْكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعُلِيكُمُ لَعَلَيْكُمُ لَكُونِكَ كَلِيكُمُ لَكِينَا السَعْمَاعُ لَعَلَيْكُمُ لَكُونَ كَبُولِكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلَيْكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلَيْكُ عَلَيْكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَالِكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعُلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلَيْكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلَيْكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لِعُلِكُمُ لِعَلَيْكُمُ لِعَلَيْكُمُ لِعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلَيْكُمُ لَعَلَيْكُمُ لَعَلَيْكُمُ لَعَلَيْكُمُ لَعَلْكُمُ لَعَلَيْكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لِعُلِكُمُ لِعَلْكُمُ لِعَلَيْكُمُ لَعَلِيكُمُ لِعَلَيْكُمُ لِعَلَيكُمُ لِعَلَيْكُمُ لِعَلَيْكُمُ لِعَلِيكُمُ لِعَلْكُمُ لِعَلِيكُمُ لَعَلِيكُمُ لَعُلِكُمُ لِعَلَيْكُمُ لِعَلِيكُمُ لَعَلَيْكُمُ لَ

وقال سبحانه: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِيّ أُنزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدَى لِّلنَّاسِ وَبَيِّنَتِ مِّنَ ٱلْهُدَىٰ وَٱلْفُرْقَانِ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ﴾ [البقرة: ١٨٥]، هذا فيه تعيين الصيام علىٰ القادر الصحيح الحاضر.

وقال تعالىٰ: ﴿ إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُسْلِمَةِ وَٱلْمُشْلِمَةِ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤَمِنِينَ وَٱلْمُؤمِنِينَ وَٱلْمُؤمِنِينَ وَٱلْمُؤمِنِينَ وَاللَّمُ اللهُ لَهُم مَعْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ وَٱللَّاحِزِينَ ٱللهُ لَهُم مَعْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٣٥].

وعن عبد الله بن عمر نطق قال: قال رسول الله على: «بُني الإسلام على خمس:

شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، والحج، وصوم رمضان» [رواه البخاري: ٨، ومسلم: ١٦].

قوله: «جُنة»: أي وقاية من المعاصي والنار. «ولا يرفث»: لا يتكلم الكلام الفاحش. «ولا يصخب»: أي لا يرفع صوته. «لخلوف فم الصائم»: أي تغير رائحة فم الصائم.

وعن أبي هريرة نَطَّقَ قال: قال رسول الله عَلِيَّةِ: «من صام رمضان إيمانًا واحتسابًا غُفر له ما تقدم من ذنبه» [رواه البخاري: ٣٨، ومسلم: ٧٦٠].

قوله على: «إيمانًا واحتسابًا»؛ يعني: إيمانًا بفرضية صوم هذا الشهر، لا عن خوف أو استحياء من الناس. واحتسابًا: طلبًا للثواب من الله تعالى [ينظر: «المفاتيح في شرح المصابيح» (٣/ ٨)].

وعن سهل بن سعد الساعدي قلق قال: قال رسول الله على: «إن في الجنة بابًا يقال له الريان يدخل منه الصائمون يوم القيامة لا يدخل منه أحد غيرهم، يقال أين الصائمون؟ فيقومون لا يدخل منه أحد غيرهم، فإذا دخلوا أُغلق فلم يدخل منه أحد» [رواه البخارى: ١٨٩٦، ومسلم: ١١٥٧].

#### ثمرات الصوم:

من خلال النصوص السابقة من الكتاب والسنة يمكننا استخلاص ثمرات الصوم، وهي:

- مغفرة الذنوب وتكفير السيئات.
- استثناء الصوم من الأعمال المضاعَفة، فتكون الأعمال كلها تضاعف بعشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف إلا الصيام فإنه لا ينحصر تضعيفه في هذا العدد، بل يضاعفه الله على أمثالها إلى سبعمائة ضعف إلا الصيام فإنه لا ينحصر تضعيفه في هذا العدد، بل يضاعفه الله على أضعافًا كثيرة بغير حصر عدد؛ فإن الصيام من الصبر، وقد قال الله تعالى: ﴿إِنَّمَا يُوفَى ٱلصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ [الزمر: ١٠].
  - أن تغير رائحة فم الصائم أطيب عند الله من ريح المسك.
- فَرَحُ الصائم عند فطره سرورًا بما وُفِّق له من تمام الصوم الموعود عليه بالثواب الجزيل، وفَرَحُهُ عند لقاء ربه بصومه لما يراه من الثواب وحسن الجزاء. عن أبي هريرة عن النبي عَلَيْه، قال: «يقول الله عَلَى: الصوم لي وأنا أجزي به، يدع شهوته وأكله وشربه من أجلي، والصوم جنة، وللصائم فرحتان: فرحة حين يفطر، وفرحة حين يلقى ربه». [البخاري: ٧٤٩٢، مسلم: ١١٥١].
- دخول الجنة من باب الريان، والنجاة من عذاب الله في الآخرة، فالصوم حِصْن حَصِين يلجأ إليه من أراد الفوز بالجنة والنجاة من النيران، ومن أراد العصمة من مكايد الشيطان الرجيم.
- أنه يُنمِّي في قلب المرء المسلم الإخلاص وتقوى الله تعالى، التي هي الغاية التي شُرع من أجلها صوم شهر رمضان؛ فالصوم مدرسة ربانية تعين المرء أن يراقب الله تعالىٰ في جميع أفعاله، فيكُف عن المعاصي ويمتنع عن المحرمات، حتىٰ وإن لم يره أحد من الناس، فالصائم يمكنه أن يطعم ويشرب دون أن يراه أحد من الناس، لكنه يمتنع عن ذلك خشية لله وابتغاء مرضاته وطلب الأجر والثواب من الله سبحانه تعالىٰ.

٢٤٢

- تهذيب النفس وترويضها، وتدريبها على الصبر، وحبسها عن الشهوات، وفطامها عن المألوفات، ومنعها من كل صفة سيئة وعادة رديئة، ومن كل خلق مذموم، فالصوم يحبس المرء المسلم عن الطعام والشراب والمباحات، مما يقوِّي عزيمته ويرفع همته ويعينه على الكف عن المحارم والإمساك عن الشهوات. قال جابر واذا صمت فليصم سمعك وبصرك ولسانك عن الكذب والمحارم، ودع أذى الجار، وليكن عليك وقار وسكينة يوم صومك، ولا تجعل يوم صومك ويوم فطرك سواء» [ينظر: «لطائف المعارف» لابن رجب (ص: ١٥٥)].

- الصيام وقاية لنفس الصائم من اتباع الهوئ في الدنيا، الذي يعمي المرء ويصمه عن رؤية الحق والانقياد للخير والصواب.
- أنه نقلة حقيقية للأغنياء من حياة التنعم والترف، وإحساسهم بألم الجوع والعطش وخشونة المعيشة، فالصوم يجسد هذا المعنى حقيقةً في نفوس الأغنياء ويجعلهم يشعرون بما يشعر به إخوانهم الفقراء والمساكين، فيدفعهم ذلك إلى المبادرة والمسارعة إلى التصدق والإنفاق والمسابقة في وجوه الخير والبر؛ حتى يرفعوا عن كاهل إخوانهم الفقراء ما هم فيه من فقر وجوع ومعاناة.

### الأسباب والوسائل المعينة على الصوم:

- استحضار الثواب الجزيل والأجر العظيم للصوم الذي لا يعدِل أجرُه أجرَ شيء من أعمال بني آدم.
- الاستعانة بالله تعالى، فلا يعين العبد على الطاعة إلا الله تعالى، وكلما وجد العبد في نفسه مشقة لأداء طاعة من الطاعات فعليه أن يتوجه إلى الله تعالى بالدعاء أن ييسر له فعل الطاعات وأن يعينه على ذلك، وقد كان النبي على يعلم أصحابه ذلك، فعن معاذ بن جبل معاذ، والله إني لأحبك، والله إني لأحبك، والله إني لأحبك، والله إن لأحبك، فلا تدعن في دبر كل صلاة أن تقول: اللهم أعنى على ذكرك، وشكرك، وحسن

مِنْ وَكُرُ مُنْ مُعَالِي الْأَمْسُ الْأَيْسُ الْأَمْسُ الْأَيْسُ الْأَمْسُ الْأَمْسُ الْأَمْسُ الْأَمْسُ

عبادتك» [رواه أبو داود: ١٥٢٢].

- الإخلاص وقصد الله بالعبادة، فعندما يتذكر المسلم أنه يقصد بطاعته الله تعالىٰ يسهل عليه أداؤها وينشط للقيام بها.
- مما يعين على الطاعة مجاهدة النفس؛ لأن الإنسان إن ترك نفسه لهواها لا تصبر على طاعة، ولا تثبت على خلق قويم.
- إدراك الصائم ما يكون عليه حاله بعد انتهاء فرض الصوم من تطهير النفس وسمو الروح وتخلصه من سيئ الصفات ورديء الأفعال.
- أن ينظر المرء لإخوانه الصائمين، فإذا نظر المرء إلى من هو أصغر منه سنًّا أو من كان مريضا أو مسنًّا ثم يجاهد نفسه بالصوم يسهل على المرء الصوم وينشط للقيام به.
- إن من أهم ما يعين المسلم على طاعة الله تعالى أن يتذكر آخرته، وأن ما يفعله في هذه الدنيا إنما هو لآخرته، إن خيرًا فخير، وإن شرًّا فشر، فمن استحضر الآخرة هانت عليه الطاعة في الدنيا.



# 🤲 ۲۸. صيام التطوع 🛸

الصوم من العبادات العظيمة التي يترك فيها العبد محبوبات النفس؛ إيثارًا لمحبة الله ومرضاته، وللصوم تأثير عجيب في حفظ القلب وتقويته؛ فهو من أكبر العون على التقوى، وليس التعبد به مقصورًا على رمضان، بل شرع الله صيام التطوع زيادة لنا في الفضل والأجر.

وصوم التطوع هو كل صوم ليس بواجب على المسلم، وإنما يستحب له فعله والتقرب به إلى الله تعالى.

ولصيام التطوع أنواع كثيرة جدًّا وردت في الأحاديث الصحيحة التي سيأتي ذِكر بعضها، منها: صيام يوم عرفة، وصيام يوم عاشوراء، وصيام يوم الإثنين والخميس من كل أسبوع، وصيام ثلاثة أيام من كل شهر، وصيام ستة أيام من شوال، والإكثار من صيام شعبان، ومن صيام شهر المحرم، وصيام يوم وإفطار يوم.

### الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أن صيام التطوع من شعب الإيمان:

قال الله تعالىٰ: ﴿ وَٱلصَّنَهِمِينَ وَٱلصَّنَهِمَتِ وَٱلْخَافِظِينَ فُرُوجَهُمْ وَٱلْخَافِظِينَ وَٱلْخَافِيمَا ﴾ وَٱللَّا كِرِينَ ٱللَّهُ لَهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٣٥].

﴿ وَٱلصَّنَيِمِينَ وَٱلصَّنَيِمِينَ وَٱلصَّنَيِمَاتِ ﴾ شمل ذلك صيام الفرض والنفل [ينظر: «تفسير السعدي» (ص: ٦٦٥)].

و قال عَلَيْ: ﴿ كُلُواْ وَٱشْرَبُواْ هَنِيَنَّا بِمَا أَسْلَفْتُمْ فِي ٱلْأَيَّامِ ٱلْخَالِيَةِ ﴾ [الحاقة: ١٩ - ٢٤].

قال ابن رجب هي: «قال مجاهد وغيره: نزلت في الصُّوَّام. من ترك لله طعامه وشرابه وشهوته عوضه الله خيرًا من ذلك طعامًا وشرابًا لا ينفد، وأزواجًا لا تموت» [«لطائف المعارف» (ص٨٣)].

وعن أبي أُمامة رَفِي الله عَلَيْهُ: أيُّ العمل أفضلُ ؟ قال: «عليك بالصوم فإنه لا عِدْلَ له» أي: لا مِثل له.

وعن الحارث الأشعري على أن نبي الله على قال: «إن الله المرابيل أمر يحيى بن زكريا عليهما السلام بخمس كلمات، أن يعمل بهن، وأن يأمر بني إسرائيل أن يعملوا بهن...»، فذكر الحديث، ومن هذه الخمسة قوله: «وآمرُكم بالصيام، فإن مثل ذلك كمثل رجل معه صُرَّةٌ من مسك في عصابة كلُّهم يجد ريح المسك، وإنَّ خُلوف فم الصائم عند الله أطيبُ من ريح المسك» [رواه أحمد: ١٧١٧٠]. «عصابة» أي: جماعة. «خلوف» أي: تغير رائحة الفم.

وعن أبي هريرة والله على قال: قال رسول الله على: «من أصبح منكم اليوم صائما؟»، فقال أبو بكر والله على قال أبو بكر والله على أنا، قال أبو بكر والله على أنا، قال: «فمن عاد منكم اليوم مسكينًا؟»، قال أبو بكر والله على أنا، قال: «فمن عاد منكم اليوم مريضًا؟» قال أبو بكر والله على الله على الله على المرئ إلا الله مريضًا؟» قال أبو بكر والله على المرئ إلا الله على المرئ إلى المجنة» [رواه مسلم: ١٠٢٨].

وعن أبي سعيد الخدري وَاللَّهُ قال: سمعت النبي عَلَيْهُ يقول: «من صام يومًا في سبيل الله، بعَد الله وجهه عن النار سبعين خريفًا» [رواه البخاري: ٢٨٤٠، ومسلم: ١١٥٣].

«في سبيل الله» أي: وهو في الجهاد، أو مخلصًا لله تعالى فيه. «سبعين خريفا» أي: مسافة سير سبعين سنة.

وعن سهل بن سعد الساعدي وقال : قال رسول الله وقال : (إن في الجنة بابًا يقال له الريان يدخل منه الصائمون يوم القيامة لا يدخل منه أحد غيرهم، يقال أين الصائمون؟ فيقومون لا يدخل منه أحد غيرهم، فإذا دخلوا أُغلق فلم يدخل منه أحد» [رواه البخارى: ١٨٩٦، ومسلم: ١١٥٠].

وعن أبي هريرة رضي قال: قال رسول الله على: «قال الله على: كل عمل ابن آدم له إلا الصيام فإنه لي وأنا أجزي به، والصيام جُنة، وإذا كان صوم أحدكم فلا يرفث

ولا يصخب، فإن سابه أحد أو قاتله فليقل: إني امرؤ صائم. والذي نفس محمد بيده لخُلوف فم الصائم أطيب عند الله من ريح المسك، للصائم فرحتان يفرحهما، إذا أفطر فرح، وإذا لقى ربه فرح بصومه» [رواه البخاري: ١٩٠٤، ومسلم: ١١٥١].

«جُنة» أي: وقاية من المعاصي والنار. «فلا يرفث» أي: لا يتكلم الكلام الفاحش. «ولا يصخب» أي: لا يرفع صوته.

وفي رواية عن أبي هريرة وَ الله عَلَيْ أيضًا قال: قال رسول الله عَلَيْ: «كل عمل ابن آدم يضاعف، الحسنة بعشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف، قال الله عَلَيْ: إلا الصوم، فإنه لي وأنا أجزي به، يدع شهوته وطعامه من أجلي» [(رواه مسلم: ١١٥١].

وعن أبي قتادة الأنصاري والمسلام». قال: وسئل عن صوم يوم وإفطار يوم؟ قال: «ذاك صوم أخي داود عليه السلام». قال: وسئل عن صوم يوم الاثنين؟ قال: «ذاك يومٌ وُلدت فيه، ويومٌ بُعثت – أو: أنزل عليّ فيه». وقال: «صومُ ثلاثةٍ من كل شهر ورمضانَ إلى رمضانَ صومُ الدهر». قال: وسئل عن صوم يوم عرفة؟ فقال: «يكفِّر السنة الماضية والباقية». قال: وسئل عن صوم يوم عاشوراء؟ فقال: «يكفِّر السنة الماضية». وروه مسلم: ١١٦٢]. «صيام الدهر» أي: صيام العمر كله.

وعن عبد الله بن عمرو بن العاص وَ الله عَلَيْ الله وَ الله عَلَيْ قال: «أَحَبُّ الصلاة إلى الله صلاةُ داودَ عليه السلام، وأَحَبُّ الصيام إلى الله صيامُ داودَ، وكان ينام نصف الليل ويقوم ثلثه وينام سدسَه، ويصوم يومًا ويفطر يومًا» [رواه البخاري: ١١٣١، ومسلم: ١١٥٩].

قال ابن قدامة هي: "وهذا النوع من الصوم أفضل الصيام، وتجتمع فيه عدة معان: أحدها: أن النفس تُعطىٰ يوم الفطر حظّها، وتستوفي في يوم الصوم تعبُّدُها، وفي ذلك جمْعٌ بين ما لها وما عليها، وهو العدل. والثاني: أن يوم الأكل يومُ شكْر، ويوم الصوم يومُ صبر، والإيمان نصفان: شكر وصبر. والثالث: أنه أشقُّ علىٰ النفس في المجاهدة؛ لأنها كلما أنِست بحالة نُقلت عنها» [«مختصر منهاج القاصدين» (ص٥٤)].

وعن أبي هريرة نَطِي قال: قال رسول الله عَيالي: «أفضل الصيام بعد رمضانَ شهرُ

الله المحرَّمُ» [رواه مسلم: ١١٦٣].

وعن أبي هريرة وصلاة الضحي، ونوم على وتر. [رواه البخاري: ١١٧٨، ومسلم: ٧٢١].

وعن مُعاذة العدوية أنها سألت عائشة زوج النبي عليه: أكان رسول الله عليه يصوم من كل شهر ثلاثة أيام؟ قالت: نعم، فقلت لها: من أيِّ أيام الشهر كان يصوم؟ قالت: لم يكن يبالي من أي أيام الشهر يصوم. [رواه مسلم: ١١٦٠].

وعن أبي ذر نطق قال: قال رسول الله على: «من صام من كل شهر ثلاثة أيام فذلك صيام الدهر» فأنزل الله عَشْرُ أَمْثَالِهَا ﴾ صيام الدهر» فأنزل الله عَشْرُ أَمْثَالِهَا ﴾ [الأنعام: ١٦٠] اليوم بعشرة أيام [رواه الترمذي: ٧٦٢].

وعن جرير بن عبد الله وَ عَلَيْهُ ، عن النبي عَلَيْهُ قال: «صيام ثلاثة أيام من كل شهر صيام الدهر، وأيامُ البِيض صبيحة ثلاث عشرة، وأربع عشرة، وخمسَ عشرة» [رواه النسائي: ٢٤٢٠].

وعن أبي هريرة رَفِّ الله عَلَيْ قَالَ: «تُعرض الأعمال يوم الاثنين والخميس، فأحب أن يُعرض عملي وأنا صائم» [رواه الترمذي: ٧٤٧].

وعن عائشة رضي قالت: كان رسول الله على يصوم حتى نقول: لا يفطر، ويفطر حتى نقول: لا يفطر، ويفطر حتى نقول: لا يصوم، فما رأيت رسول الله على استكمل صيام شهر إلا رمضان، وما رأيته أكثر صيامًا منه في شعبان ارواه البخاري: ١٩٦٩، ومسلم: ١١٥٦].

وعن أبي أيوب الأنصاريِّ وَ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ قال: «من صام رمضانَ ثم أَتْبَعَهُ ستَّا من شوال كان كصيام الدهر» [رواه مسلم: ١١٦٤].

#### الثمرات المترتبة على صيام التطوع كثيرة، منها:

- أنه سبيل إلى حصول العبد على المغفرة من الله تعالى.
  - الفوز بالأجر العظيم في الجنة، والبعد عن النار.

٢٤٨

- أن الصائمين يدخلون من باب الريان في الجنة، ولا يدخل منه أحد غيرهم.

- أن الصوم من أفضل الأعمال وأحبها إلى الله تعالى.
- استثناء الصوم من الأعمال المضاعَفة، فتكون الأعمال كلها تضاعف بعشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف إلا الصيام فإنه لا ينحصر تضعيفه في هذا العدد، بل يضاعفه الله على أضعافًا كثيرة بغير حصر عدد؛ فإن الصيام من الصبر، وقد قال الله تعالى: ﴿إِنَّمَا يُوفَى ٱلصِّبِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِحِسَابٍ ﴾ [الزمر: ١٠].
  - أن تغير رائحة فم الصائم أطيب عند الله من ريح المسك.
- فَرَحُ الصائم عند فطره سرورًا بما وُفِّق له من تمام الصوم الموعود عليه بالثواب الجزيل، وفَرَحُهُ عند لقاء ربه بصومه لما يراه من الثواب وحسن الجزاء.
- أنه مُعين على الإخلاص؛ فالصوم عمومًا سرُّ بين العبد وربه، لا يراه الخلق و لا يدخله رياء.
- أنه قهر للشيطان عدو الله؛ لأن وسيلة العدو الشهوات، وإنما تَقْوَىٰ الشهواتُ بالأكل والشرب.
  - أنه وسيلة لطهارة الباطن ورقة القلب وحصول التقوى.
    - أنه وقاية من الوقوع في المعاصي والمحرمات.
      - أنه معين على غض البصر وتخفيف الشهوة.
        - أنه سبيل لزيادة المراقبة لله على.
- أنه معين علىٰ تذكر أحوال الفقراء والمساكين والجوعي، والتصدق والإحسان اليهم.

#### ومن الوسائل المعينة على صيام التطوع:

- الإخلاص وقصدُ الله تعالىٰ بالعبادة، فعندما يتذكر المسلم أنه يقصد بطاعته الله تعالىٰ يسهل عليه أداؤها وينشط للقيام ها.



- استحضار الثمرات والفوائد المترتبة علىٰ الصيام خاصة صيام التطوع.
  - اتخاذ صحبة صالحة تعينه على صيام التطوع، وتحثه عليه.
  - استشعار ذهاب تعب الصوم وبقاء الأجريهوِّن على العبد صيامه.
  - الحرص على الأسباب المعينة على الصوم، ومنها السحور فإنه بركة.
- الاستعانة بالله تعالى، فلا يعين العبد على الطاعة إلا الله تعالى، وكلما وجد العبد في نفسه مشقة لأداء طاعة من الطاعات فعليه أن يتوجه إلى الله تعالى بالدعاء أن ييسر له فعل الطاعات وأن يعينه على ذلك، وقد كان النبي على يعلم أصحابه ذلك، فعن معاذ بن جبل معاذ، والله إني لأحبك، والله إني لأحبك، والله إني لأحبك، والله إني لأحبك، فلا تدعن في دبر كل صلاة أن تقول: اللهم أعني على ذكرك، وشكرك، وحسن عبادتك» [رواه أبو داود: ١٥٢٢].
- مما يعين على الصوم مجاهدة النفس؛ لأن الإنسان إن ترك نفسه لهواها لا تصر على طاعة، ولا تثبت على خلق قويم.



## 🤲 ۲۹. الاعتكاف 🛸

إن من مقاصد الشريعة الإسلامية تربية الفرد المسلم التربية الإيمانية والأخلاقية السليمة، وهذه التربية لا تأتي بلا أسباب، وإنما تتأتى بسلوك طرق معلومة في الشريعة، ومن هذه الطرق الاعتكاف، فإن فيه من الخلوة بالله تعالى، والانقطاع لطاعته، والتفرغ لعبادته، وترك مخالطة الناس، ما يُصفِّي نفس المرء وينقِّي روحه من شهوات الدنيا؛ ولذا كان الاعتكاف طاعة من أجل الطاعات، وأحد شعب الإيمان.

والاعتكاف: هو لزوم المسجد لطاعة الله تعالى من مسلم عاقل مميز، رجلًا كان أو امرأة، مدةً من الزمن، وذهب بعض العلماء أنه لا ينبغي أن يقل عن يوم وليلة. ويشترط فيه عدم الخروج من المسجد إلا لحاجة الإنسان كقضاء حاجته أو تحصيل ما يلزمه من طعام وشراب، ويبطله الجماع.

والاعتكاف مستحب في جميع الأوقات، ويتأكد استحبابه في العشر الأواخر من شهر رمضان.

### الأدلة من الكتاب والسنة على أن الاعتكاف من شعب الإيمان:

قال تعالىٰ: ﴿ وَإِذْ جَعَلْنَا ٱلْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَأَمْنَا وَٱتَّخِذُواْ مِن مَقَامِ إِبْرَهِ عَمَ مُصَلَّى وَعَهِدُنَا إِبْرَهِ عِمَ وَإِذْ جَعَلْنَا ٱلْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَأَمْنَا وَٱلْزَّغِ ٱلسُّجُودِ ﴾ [البقرة: ١٢٥].

قال السعدي هذا الله من الشرك، والكفر والمعاصي، ومن الرجس والنجاسات والأقذار، بتطهير بيت الله من الشرك، والكفر والمعاصي، ومن الرجس والنجاسات والأقذار، ليكون ﴿ لِلطَّآبِفِينَ ﴾ فيه ﴿ وَالْعَكِفِينَ وَالْكُفِر وَالْمَعَاصِي، وَمَن الرجس والنجاسات والأقذار، ليكون ﴿ لِلطَّآبِفِينَ ﴾ فيه ﴿ وَالْعَكِفِينَ وَالْكُفِينَ وَالْكُفِينَ وَالْكُوبِ أَي: المصلين، قُدِّم الطواف؛ لاختصاصه بالمسجد الحرام، ثم الاعتكاف؛ لأن من شرطه المسجد مطلقًا، ثم الصلاة مع أنها أفضل لهذا المعنى السعدي (ص: ٢٥)].

وقال سبحانه: ﴿ وَلَا تُكِشِرُوهُنَّ وَأَنتُمْ عَكِفُونَ فِي ٱلْمَسَاجِدِ ﴾ [البقرة: ١٨٧].

قال السعدي هي: «أي: لا تجامعوا نساءكم وأنتم معتكفون في المسجد، ودلت الآية على مشروعية الاعتكاف، وهو لزوم المسجد لطاعة الله تعالى، وانقطاعًا إليه، وأن الاعتكاف لا يصح إلا في المسجد. ويستفاد من تعريف المساجد بالألف واللام، أنها المساجد المعروفة عندهم، وهي التي تقام فيها الصلوات الخمس. وفيه أن الجماع من مفسدات الاعتكاف» [«تفسير السعدي» (ص: ٨٧) بتصرف يسير].

وعن أبي سعيد الخدري على قال: إن رسول الله على اعتكف العشر الأول من رمضان، ثم اعتكف العشر الأوسط، في قبة تركية على سُدتها حصير، قال: فأخذ الحصير بيده فنحاها في ناحية القبة، ثم أطلع رأسه فكلم الناس، فدنوا منه، فقال: "إني اعتكفت العشر الأول، ألتمس هذه الليلة، ثم اعتكفت العشر الأوسط، ثم أُتيت، فقيل لي: إنها في العشر الأواخر، فمن أحب منكم أن يعتكف فليعتكف» فاعتكف الناس معه [رواه البخاري: ٨١٣].

«في قبة تركية» أي: قبة صغيرة. «على سدتها» السدة: هي ظلة على باب أو ما أشبهها لتقي الباب من المطر. «ألتمس هذه الليلة» أي: أطلب ليلة القدر.

وعن عائشة وعن عائشة وعن النبي على يعتكف في العشر الأواخر من رمضان، فكنت أضرب له خباء، فيصلي الصبح ثم يدخله، فاستأذنت حفصة عائشة أن تضرب خباء فأذنت لها، فضربت خباء، فلما رأته زينب ابنة جحش ضربت خباء آخر، فلما أصبح النبي على رأى الأخبية، فقال: «ما هذا؟»، فأخبِر، فقال النبي على الأخبية، فقال: «ما هذا؟»، فأخبِر، فقال النبي على الأخبية، فقال: «ما هذا؟»، فأخبِر، فقال النبي على المنارى: ٣٠٣٠، من فترك الاعتكاف ذلك الشهر، ثم اعتكف عشرًا من شوال [رواه البخاري: ٢٠٣٣، ومسلم: ١١٧٢].

«أضرب له خباء» أي: أنصبه له، والخباء: خيمة من وبر أو صوف تُنصب على عمودين أو ثلاثة. « آلْبِرَّ تُرُوْنَ بهن » أي: أتظنون أنه أريد بهذه الأخبية الطاعة والخير؟ وعن عبد الله بن عمر عليها قال: كان رسول الله عليها يعتكف العشر الأواخر من رمضان [رواه البخاري: ٢٠٢٥، ومسلم: ١١٧١].

٢٥٢ الْمُرْكِحُ الْمُكِالِيِّ

قال ابن بطال على: «قوله: كان رسول الله عليه يعتكف في كل رمضان؛ يدل على أن الاعتكاف من السنن المؤكدة؛ لأنه مما واظب عليه النبي عليه النبي عليه للمؤمنين الاقتداء في ذلك بنبيهم، وذكر ابن المنذر عن ابن شهاب أنه كان يقول: عجبًا للمسلمين تركوا الاعتكاف، وإن النبي عليه لم يتركه منذ دخل المدينة كل عام في العشر الأواخر حتى قبضه الله.

وقوله: فلما كان العام الذي قُبض فيه اعتكف عشرين يومًا؛ يحتمل أن يكون إنما ضاعف اعتكافه في العام الذي قُبض فيه من أجل أنه علم بانقضاء أجله، فأراد أن يستكثر من عمل الخير؛ ليَسُنَّ لأمته الاجتهاد في العمل إذا بلغوا انقضاء العمر؛ ليلقوا الله على خير أحوالهم» [«شرح صحيح البخاري» لابن بطال (٤/ ١٨١) بتصرف].

وعن أبي بن كعب رَفِي ، أن النبي رَبِي كان يعتكف العشر الأواخر من رمضان، فسافر عامًا، فلما كان من العام المقبل اعتكف عشرين يومًا [رواه النسائي في «السنن الكبرى»: ٣٣٣٠].

وعن عائشة نَوْقَهُ ، أن النبي عَلَيْهُ ، كان يعتكف العشر الأواخر من رمضان حتى توفاه الله، ثم اعتكف أزواجه من بعده [رواه البخاري: ٢٠٢٦، ومسلم: ١١٧٧].

وعن عمر بن الخطاب نطق أنه قال: يا رسول الله، إني نذرت في الجاهلية أن أعتكف ليلة والمسجد الحرام، فقال له النبي عليه: «أوف نذرك؛ فاعتكف ليلة» [رواه البخاري: ٢٠٤٢، ومسلم: ١٦٥٦].

#### الثمرات المترتبة على الاعتكاف:

- أنه طاعة من الطاعات التي يتقرب بها العبد إلى الله تعالى.
- أن فيه اقتداء بسنة النبي ﷺ فقد ثبت عنه أنه داوم عليه، وقد قال تعالىٰ: ﴿ قُلَ إِن

كُنْتُمْ تَجُبُّونَ ٱللَّهَ فَٱتَبِعُونِي يُحَبِبَكُمُ ٱللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَٱللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ [آل عمران: ٣١]، وعليه فيكون الاعتكاف من أسباب محبة الله للعبد.

- أن فيه انقطاعًا للطاعة وتفريعًا للقلب للإقبال على الله تعالى.
- أنه من أسباب التعرف على الصحبة الصالحة التي هي من أسباب الثبات على الطاعة.
- أنه سبب لرفع الهمة في العبادة؛ فالمرء قد يصيبه الفتور، فإذا رأى أهل العبادة قاموا بين يدى رجم لعبادته انبعثت نفسه إلى منافستهم فيها.
- في الاعتكاف تربية للنفس، وتزكية لها، لما فيه من الخلوة، فإن النبي عليه كان قبل نزول الوحى عليه يذهب إلى غار حراء فينقطع فيه.
- أنه من أسباب إدراك ليلة القدر إذا ما اعتكف العبد في العشر الأواخر من رمضان، كما كان هدي النبي علي فإن الإنسان قد ينشغل عنها إذا بقي بين أهله وأصحابه، فالمعتكف أحرئ أن يدرك فضل هذه الليلة.
- أن فيه فرصة لأن يراجع الإنسان نفسه على ما اقترف من ذنوب، والتوبة منها، فقد يكون للمرء ذنب يعتاده، فإذا اعتكف انكف عنه غالبًا لعدم توافر المقتضي لهذا الذنب، فتكون هذه الأيام التي يعتكفها سببًا للإقلاع عنه تمامًا، والتوبة منه.
- الاعتكاف فيه تسليم المعتكف نفسه بالكلية إلى عبادة الله تعالى طلبًا لمرضاته وللتقرب منه، وإبعاد النفس من شغل الدنيا التي هي مانعة عما يطلبه العبد من القربى، وفيه استغراق المعتكف أوقاته في الصلاة إما حقيقة أو حكما، لأن المقصد الأصلي من شرعية الاعتكاف انتظار الصلاة في الجماعات، وتشبيه المعتكف نفسه بالملائكة الذين لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون، ويسبحون الليل والنهار لا يفترون.

#### الأسباب المعينة على الاعتكاف:

- تربية المسلم نفسه على الاقتداء بالنبي على الله المسلم
- النظر في أحوال الصحابة ومن بعدهم ممن سار علىٰ دربهم، فقد سبق أن ذكرنا

٢٥٤

اعتكاف أصحاب النبي عليه وأزواجه معه ومن بعده، فإن هذا مما يرفع الهمة إلى التسابق في الطاعات.

- عدم الانجراف وراء مشاغل الدنيا الفانية، فمثل هذه العبادات التي تحتاج إلىٰ انقطاع عن الدنيا إنما يزهد فيها من يزهد من أجل انشغاله بدنياه.
  - معرفة أهمية الاعتكاف وما له من ثمرات على النفس والقلب.
- مصاحبة أهل الصلاح والتقوى ممن يكون سببًا في إقبال المرء على طاعة ربه، فإن الصحبة الصالحة من أعظم ما يعين على مثل هذه العبادات، فالصاحب يشجع صاحبه على الطاعات التي قد يستوحش منها لو لم يكن له من يشجعه عليها.
  - الزهد في الدنيا وفي متاعها الزائل.
- الاستعانة بالله تعالى؛ لأن حمل النفس على هذه العبادة شاقٌ عليها، ولا يمكن للعبد أن يأتي بها على وجهها إلا بإعانة الله له وتوفيقه إليها.



# € . الحج

الحج ركن عظيم من أركان الإسلام، لا يكتمل إسلام المرء حتى يأتي به إن استطاع إليه سبيلًا، وهو من أفضل العبادات وأجل الطاعات، وهو من أشرف مقامات العبودية لله جل وعلا؛ لأنه مبني على الحب والاستسلام التام لله تعالى. ومن جحد وجوب الحج؛ فهو كافر.

وحقيقة الحج: هو التعبد لله تعالىٰ بقصد البيت الحرام؛ لأداء المناسك في مكان مخصوص، في وقت مخصوص، علىٰ ما جاء في كتاب الله تعالىٰ وسنة رسول الله علىٰ الله على الله على

## الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أن الحج من أهم شعب الإيمان:

قال تعالىٰ: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِحِجُ ٱلْمِيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ۚ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيٌّ عَنِ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [آل عمران: ٩٧].

وقال سبحانه: ﴿ وَأَتِمُّواْ ٱلْحُجَّ وَٱلْعُمْرَةَ لِلَّهِ ﴾ [البقرة: ١٩٦].

وقال جل وعلا: ﴿ ٱلْحَبُّ أَشُهُ رُمَّعَلُومَكُ ۚ فَمَن فَرَضَ فِيهِتَ ٱلْحَبَّ فَلَا رَفَتَ وَلَا فَكُ وَقَالَ وَفَ وَلَا فَيْ وَلَا خَيْرَ ٱللَّهُ ۗ وَتَازَوَّدُواْ فَإِتَ خَيْرَ ٱلزَّادِ فُسُوقَ وَلَا جِدَالَ فِ ٱلْحَبِّ ۗ وَمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمُهُ ٱللَّهُ ۗ وَتَزَوَّدُواْ فَإِتَ خَيْرَ ٱلزَّادِ أَلْوَى وَلَا جَدَالَ فِي ٱلْأَلْبَبِ ﴾ [البقرة: ١٩٧].

قال السعدي هي: «المراد بالأشهر المعلومات عند جمهور العلماء: شوال، وذو القعدة، وعشر من ذي الحجة، فهي التي يقع فيها الإحرام بالحج غالبًا. ﴿ فَمَن فَرَضَ فِيهِ لَيْ فَمَن فَرَضَ فَيهِ لَهُ مُن فَرَضَ وَيهِ لَهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَل

وقوله: ﴿ فَلارَفَتَ وَلاَ فُسُوقَ وَلاَجِدَالَ فِ ٱلْحَجَ ۗ أَي: يجب أن تعظّموا الإحرام بالحج، وتصونوه عن كل ما يفسده أو ينقصه، من الرفث: وهو الجماع ومقدماته الفعلية والقولية، خصوصًا عند النساء بحضرتهن. والفسوق وهو: جميع المعاصي، ومنها محظورات الإحرام. والجدال وهو: المماراة والمنازعة والمخاصمة، لكونها

٢٥٦ )

تثير الشر، وتوقع العداوة.

والمقصود من الحج، الذل والانكسار لله، والتقرب إليه بما أمكن من القربات، والتنزه عن مقارفة السيئات؛ فإنه بذلك يكون مبرورًا، والمبرور ليس له جزاء إلا الجنة، وهذه الأشياء وإن كانت ممنوعة في كل مكان وزمان، فإنها يتغلظ المنع عنها في الحج» [«تفسير السعدي» بتصرف يسير (ص: ٩١)].

وقال تعالىٰ: ﴿ وَإِذْ بَوَّأْنَا لِإِبْرَهِ مِ مَكَانَ ٱلْبَيْتِ أَن لَا تُشْرِكُ بِي شَيْعًا وَطَهِّرَ بَيْتِيَ لِلطَّآمِفِينَ وَٱلْفَآمِمِينَ وَٱلتُّكِّعِ ٱلسُّجُودِ ۞ وَأَذِّن فِى ٱلنَّاسِ بِٱلْحُجَّ يَأْتُوكَ رِجَالًا وَعَلَى كُلِّ ضَامِرِ يَأْتِينَ مِن كُلِّ فَجِّ عَمِيقِ ﴾ [الحج: ٢٧، ٢٦].

قوله: ﴿ رِجَالًا ﴾ أي: مشاة على أرجلهم. ﴿ وَعَلَى كُلِّ ضَامِرٍ ﴾ أي: ناقة خفيفة اللحم. ﴿ مِن كُلِّ فَجٍّ عَمِيقٍ ﴾ أي: من كل بلد بعيد.

وعن عبد الله بن عمر والنبي على أنه قال: «بُني الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصيام رمضان، وحج البيت» [رواه البخاري: ٨، ومسلم: ١٦].

وعن أبي هريرة والله على قال: خطبنا رسول الله على فقال: «أيها الناس قد فرض الله عليكم الحج فحجوا» فقال رجل: أكل عام يا رسول الله؟! فسكت، حتى قالها ثلاثًا. فقال رسول الله على الله على قلت نعم، لوجبت، ولما استطعتم» [رواه مسلم: ١٣٣٧].

وعن أبي هريرة فَطُقَّ، أن رسول الله عَلَيْهُ قال: «العمرة إلى العمرة كفارة لما بينهما، والحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة» [رواه البخاري: ١٧٧٣، ومسلم: ١٣٤٩].

والحج المبرور: الذي لا يخالطه إثم، أو المتقبل الذي لا رياء فيه و لا سمعة. وعن أبي هريرة رضي قال: «إيمان وعن أبي هريرة رضي قال: «إيمان

بالله ورسوله». قيل: ثم ماذا؟ قال: «الجهاد في سبيل الله». قيل: ثم ماذا؟ قال: «حج مبرور». [رواه البخاري: ٢٦، ومسلم: ٨٣].

وعن أبي هريرة والله الله والله والل

وعن عائشة أم المؤمنين تربيق قالت: قلت: يا رسول الله، ألا نغزو ونجاهد معكم؟ قال: «لكن أحسن الجهاد وأجمله الحج، حج مبرور». قالت عائشة: فلا أدع الحج بعد إذ سمعت هذا من رسول الله علي [رواه البخارى: ١٨٦١].

وعن عمر فلي قال: «شدوا الرحيل إلى الحج والعمرة، فإنه أحد الجهادين» [رواه عبد الرزاق في «مصنفه»: ٨٠٨٨].

#### ثمرات فريضة الحج:

يتبين من خلال نصوص القرآن والسنة السابقة أن للحج ثمرات كثيرة وفضائل جليلة، منها:

- الحج المبرور سبب لتكفير الخطايا والذنوب، بل يرجع المسلم من حجه كيوم ولدته أمه، وليس له ثواب إلا الجنة.
- الحج في منزلة الجهاد في سبيل الله؛ بل هو أحسن الجهاد في حق النساء خاصة، كما سبق في حديث عائشة المنطقية.
- الحج والمتابعة بينه وبين العمرة ينفيان الفقر والذنوب؛ فعن عبد الله بن مسعود قال: قال رسول الله عليه: «تابعوا بين الحج والعمرة، فإنهما ينفيان الفقر والذنوب كما ينفي الكير خبث الحديد والذهب والفضة، وليس للحجة المبرورة ثواب دون الجنة» [رواه الترمذي: ٨١٠].

الكير: هو ما ينفخ فيه الحداد لاشتعال النار لتصفية وسخ الحديد وشوائبه.

٢٥٨ (٢٥٨)

- تحقيق الألفة والوحدة بين المسلمين، فيجتمع المسلمون على اختلاف ألسنتهم وألوانهم وبلدانهم في صعيد واحد في وقت واحد، يدعون ربًّا واحدًا، ويتوجهون لبيت واحد، فتتوحد الأهداف والغايات، وتصبح الأمة على قلب رجل واحد.

وهو أيضًا يَعرض مظاهر قوة المسلمين وشوكتهم واجتماعهم وإظهار شريعتهم قال تعالى: ﴿ وَإِذْ جَعَلْنَا ٱلْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَأَمْنَا ﴾ [البقرة: ١٢٦]. مثابة: مرجعًا يأتون إليه من كل جانب.

وعن يزيد بن شيبان قال: أتانا ابن مربع الأنصاري ونحن بعرفة في مكان بعيد عن الإمام فقال: يقول لكم رسول الله على «قفوا على مشاعر كم، فإنكم على إرث من إرث أبيكم إبراهيم» [رواه أبو داود: ١٩١٩].

- إعلان العبودية لله وحده وخلع ما سواه، ففي التلبية يعلن الحاج توحيده فيقول: لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك، لا شريك لك. وقد كان أهل الجاهلية يلبون بالشرك فيقولون: إلا شريكًا هو لك تملكه وما ملك.

- تحصيل منافع الدنيا والآخرة، كما ذكر الله تعالىٰ في كتابه: ﴿وَأَذِّن فِي ٱلنَّاسِ بِٱلْحَجِّ

يَأْتُوكَ رِجَالًا وَعَلَى كُلِّ ضَامِرٍ يَأْتِينَ مِن كُلِّ فَجِّ عَمِيقِ ۞ لِيَّشْهَدُواْ مَنَفِعَ لَهُمْ وَيَذْكُرُواْ السَّمَ اللَّهُ فِيَ أَيَّامِ مَعْلُومَتٍ عَلَى مَا رَزَقَهُ مِيِّنُ بَهِيمَةِ ٱلْأَنْكِمِ ﴾ [الحج: ٢٧-٢٨].

والمنافع: دنيوية، ودينية. أما الدينية: فلتحصيل رضوان الله تعالى، والعودة بمغفرة الذنوب جميعًا، وكذا الأجور العظيمة التي لا توجد إلا في تلك المناسك والأماكن، فمثلًا الصلاة في المسجد الحرام بمائة ألف صلاة، ولا يوجد طواف ولا سعي إلا في تلك الأماكن.

وأما المنافع الدنيوية فمنها التجارة، وسائر وجوه المكاسب المتعلقة بالحج، كما قال تعالىٰ: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَبْتَغُواْ فَضَلَا مِّن رَّبِّكُمْ ﴾ [البقرة: ١٩٨].

وعن سعيد بن جبير على قال: «من أمَّ هذا البيت يريد دنيا أو آخرة أُعطيه» [رواه عبد الرزاق في «مصنفه»: ٨٨٣٤].

- إن مات الحاج أثناء تأديته مناسك الحج بُعِث يوم القيامة مُلبّيًا؛ فعن عبد الله بن عباس وَاللّه قال: بينا رجل واقف مع النبي عليه بعرفة، إذ وقع عن راحلته فوقصته، فقال النبي عليه: «اغسلوه بماء وسدر، وكفنوه في ثوبين، ولا تمسوه طيبًا، ولا تخمّروا رأسه، ولا تحنّطوه، فإن الله يبعثه يوم القيامة مُلبّيًا» [رواه البخاري: ١٨٥٠، ومسلم: ١٢٠٦]. «راحلته» أي جمله. «فوقصته»: أي كسرت عنقه. «ولا تخمّروا»: أي: تغطوا. «ولا تحنّطوه» أي لا تضعوا له طيبًا.

#### الأسباب والوسائل المعينة على أداء تلك الفريضة:

- الإخلاص وقصد الله تعالىٰ بالعبادة، فعندما يتذكر المسلم أنه يقصد بطاعته الله تعالىٰ يسهل عليه أداؤها وينشط للقيام مها.
- العلم وذلك بمعرفة الأجر العظيم المتحصِّل عند أداء تلك الفريضة، ومعرفة فضلها وثمراتها، واستشعار عظمة كل شعيرة من شعائر الحج.
- الاستعانة بالله تعالى، فلا يعين العبد على الطاعة إلا الله تعالى، وكلما وجد

العبد في نفسه مشقة لأداء طاعة من الطاعات، فعليه أن يتوجه إلى الله تعالى بالدعاء أن ييسر له فعل الطاعات وأن يعينه عليها، وقد كان النبي على يعلم أصحابه ذلك، فعن معاذ بن جبل على أن رسول الله على أخذ بيده وقال: «يا معاذ، والله إني لأحبك، والله إني لأحبك، وحسن لأحبك، فلا تدعن في دبر كل صلاة أن تقول: اللهم أعني على ذكرك، وشكرك، وحسن عبادتك» [رواه أبو داود: ١٥٢٢].

- أن يعلم أنَّ ما ينفقه من مال في سبيل أدائه للحج لن ينقص من ماله شيئًا ؛بل إن مداومته على الحج والعمرة ينفيان عنه الفقر ويوسِّعان له في الرزق كما سبق في الحديث، وكما قال تعالى: ﴿ قُلُ إِنَّ رَبِّى يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَ وَيَقْدِرُ لَهُ وَ وَمَا أَنفَقْتُ مِّن شَيْءٍ فَهُو يُغْلِفُ أُو وَهُو خَيْرُ ٱلرَّز قِينَ ﴾ [سبأ: ٣٩].

- أن يسارع إلىٰ الحج متىٰ تيسر له ذلك، ولا يؤجِّل ولا يُسوِّف، فقد يأتي يوم يعجز فيه عن الحج؛ فعن الفضل بن العباس والله عن الحج؛ فعن الفضل بن العباس وتضل الضالة، وتعرض الحاجة» أراد الحج فليتعجل؛ فإنه قد يمرض المريض، وتضل الضالة، وتعرض الحاجة» [رواه ابن ماجة: ٢٨٨٣].



# 👋 ۱۶. العمرة 🖟

شرع الله تعالىٰ لعباده عددًا من العبادات التي يتوصلون بها إلىٰ نيل ما عنده من ثواب، ويبلغون بها مرضاته سبحانه وتعالىٰ، ومن هذه العبادات: العمرة، وهي من شعب الإيمان، ومن الشعائر التي يعظمها المسلمون قاطبة، بل تتوقَّ قلوب كثير منهم إلىٰ أن ينال شرف القيام بها. والعمرة سنة مؤكدة، بل ذهب بعض العلماء إلىٰ وجوبها، وتتأكد العمرة في شهر رمضان؛ فإن ثوابها يعدل ثواب الحج.

وهي عبارة عن الإحرام من الميقات، مقترن بالتجرد من المخيط، ثم الطواف بالبيت الحرام سبع أشواط، ثم السعي بين الصفا والمروة سبع مرات، ثم الحلق أو التقصير.

## الأدلة من الكتاب والسنة على أن العمرة من شعب الإيمان:

قال تعالىٰ: ﴿ وَأَتِمُواْ ٱلْحُجَّ وَٱلْكُمْرَةَ لِلَّهِ ﴾ [البقرة: ١٩٦].

قال السعدي هنا: يُستدَل بقوله تعالى: ﴿وَأَتِمُّواْ الْخُجُّوَالْعُمْرَةَ لِلّهِ ﴾ علىٰ أمور: أحدها: وجوب الحج والعمرة، وفرضيتهما. الثاني: وجوب إتمامهما بأركانهما، وواجباتهما، التي قد دل عليها فعل النبي على وقوله: «خذوا عني مناسككم». الثالث: أن فيه حُجة لمن قال بوجوب العمرة. الرابع: أن الحج والعمرة يجب إتمامهما بالشروع فيهما، ولو كانا نفلًا. الخامس: الأمر بإتقانهما وإحسانهما. السادس: الأمر بإخلاصهما لله تعالىٰ... [أنظر: «تفسير السعدي» (ص: ٩٠)].

وقال سبحانه: ﴿ إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرْوَةَ مِن شَعَآبِرِ ٱللَّهِ ۖ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أَوِ ٱعْتَمَرَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَّوَّفَ بِهِ مَأْ وَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَإِتَّ ٱللَّهَ شَاكِرٌ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ١٥٨].

قال السعدي على: يخبر تعالى أن الصفا والمروة ﴿مِن شَعَآبِرِ ٱللَّهِ ﴾ أي: أعلام دينه الظاهرة، التي تعبَّد الله بها عباده، وإذا كانا من شعائر الله، فقد أمر الله بتعظيم شعائره

٢٦٢ ٢٦٢

فقال: ﴿ وَمَن يُعَظِّمْ شَعَآبِرَ ٱللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقُوى ٱلْقُلُوبِ ﴿ فدل مجموع النصين أنهما من شعائر الله ، وأن تعظيم شعائره ، من تقوى القلوب. والتقوى واجبة على كل مكلف، وذلك يدل على أن السعي بهما فرض لازم للحج والعمرة ، كما عليه الجمهور ، ودلت عليه الأحاديث النبوية .

﴿ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أَوِ ٱعْتَمَرَ فَكَرَجُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَوَّفَ بِهِ مَا ﴾ هذا دفع لوهم من توهم وتحرج من المسلمين عن الطواف بينهما، لكونهما في الجاهلية تُعبد عندهما الأصنام، فنفىٰ تعالىٰ الإثم لدفع هذا الوهم، لا لأنه غير لازم.

وقوله: ﴿وَمَن تَطَوَّعَ﴾ أي: فعل طاعة مخلصًا بها لله تعالىٰ ﴿خَيْرًا﴾ من حج، وعمرة، وطواف، وصلاة، وصوم، وغير ذلك.

﴿ فَإِنَّ ٱللهَ تَعَالَىٰ ، الذي يقبل من عباده الله تعالىٰ ، الذي يقبل من عباده اليسير من العمل، ويجازيهم عليه العظيم من الأجر، ومع أنه شاكر فهو عليم بمن يستحق الثواب الكامل، بحسب نيته وإيمانه وتقواه، ممن ليس كذلك [أنظر: «تفسير السعدي» (ص: ٧٦)].

وعن أنس بن مالك رضي أنه قال: اعتمر رسول الله عليه أربع عُمَر، كلهن في ذي القعدة، إلا التي كانت مع حجته [رواه البخاري: ٤١٤٨، ومسلم: ١٢٥٣].

وعن أبي هريرة رضي الله على قال: «العمرة إلى العمرة كفارة لما بينهما» [رواه البخارى: ١٧٧٣، ومسلم: ١٣٤٩].

قال النووي هذا ظاهر في فضيلة العمرة، وأنها مكفرة للخطايا الواقعة بين العمرتين» [«شرح مسلم» (٩/ ١١٧)].

وعن ابن عباس وعن الله قال: لما رجع النبي على من حجته قال لأم سنان الأنصارية: «ما منعك من الحج؟». قالت: زوجي كان له ناضحان، حج على أحدهما، والآخر يسقي أرضًا لنا، قال: «فإذا جاء رمضان فاعتمري؛ فإن عمرة فيه تعدل حجة» [رواه البخارى: ١٨٦٣، ومسلم: ١٢٥٦].

«ناضحان» أي: بعيران نستقي بهما. «تعدل حجة» أي: يعدل ثوابها ثواب حجة. وعن عبد الله بن مسعود والله قال: قال رسول الله وعن عبد الله بن مسعود والذنوب كما ينفي الكير خبث الحديد والذهب والفضة» [رواه الترمذي: ٨١٠].

"تابعوا بين الحج والعمرة" أي: إذا اعتمرتم فحجوا، وإذا حججتم فاعتمروا. "ينفيان الفقر والذنوب" أي: يزيلان الفقر، ويمحوان الذنوب. "الكير": هو ما ينفخ فيه الحداد لاشتعال النار لتصفية وسخ الحديد وشوائبه.

وعن عبد الله بن عمر وطاف بالبيت، وعن عبد الله بن عمر وطاف بالبيت، وصلى ركعتين، كان كعتق رقبة» [رواه ابن ماجه: ٢٩٥٦].

وعن عمر فلي قال: «شدوا الرحيل إلى الحج والعمرة، فإنه أحد الجهادين» [رواه عبد الرزاق في «مصنفه»: ٨٨٠٨].

وعن جابر بن عبد الله فطي أنه قال: «وفد الله ثلاثة: الحاج، والمعتمر، والغازي، أو لئك الذين يسألون الله فيعطيهم سؤالهم» [رواه البيهقي في «شعب الإيمان» (٦/ ١٩)].

وعن سعيد بن جبير على قال: «من أمَّ هذا البيت يريد دنيا أو آخرة أُعطيه» [رواه عبد الرزاق في «مصنفه»: ٨٨٣٤].

#### ثمرات أداء العمرة:

- أنها أداء شعيرة من شعائر الإسلام التي يُنال بها رضي الله وعظيم ثوابه.
  - أن فيها اقتداء بالنبي عَلَيْهُ، فقد اعتمر عَلَيْهُ أربع مرات.
    - أنها سبب لمحو الذنوب والسيئات.
- أن بها يتسع الرزق وتنزل البركات؛ فإن النبي عليه قد وعد من تابع بين الحج والعمرة بأن ينتفى عنه الفقر، وإذا انتفىٰ الفقر جاء الغنىٰ ولا بد.
  - أن العمرة في رمضان تعدل ثواب حجة.

٢٦٤ ٢٦٤

- أن أداء العمرة يستلزم الذهاب إلى مكة المكرمة وإلى البيت الحرام، والصلاة هناك تعدل مائة ألف صلاة.

- أن في العمرة إعلان العبودية لله وحده وخلع ما سواه، ففي التلبية يعلن المعتمر توحيده فيقول: لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك، لا شريك لك. وقد كان أهل الجاهلية يلبون بالشرك فيقولون: إلا شريكا هو لك تملكه وما ملك. وفي سائر المواقف والمشاعر يتجرد العبد في توحيده وطاعته لله ويتابع في ذلك كله رسول الله عليه؛ فهذا عمر بن الخطاب على جاء إلى الحجر الأسود فقبّله وقال: «إني أعلم أنك حجر لا تضر ولا تنفع، ولولا أني رأيت النبي صلى الله عليه وآله وسلم يُقبّلك ما قبّلتك» [رواه البخاري: ١٢٧٨، ومسلم: ١٢٧٠].

-اجتماع المسلمين من أقطار الدنيا في مكان واحد على هيئة ولباس واحد في في على بعض وتذوب الفوارق بينهم، حيث لا فرق بين غني وفقير، ولا بين عربي وعجمي، إلا بالتقوى.

#### الأسباب والوسائل المعينة على أداء شعيرة العمرة:

- العلم؛ وذلك بمعرفة الأجر العظيم المتحصِّل عند أداء تلك الشعيرة، ومعرفة فضلها وثمراتها.
- الإخلاص وقصد الله تعالىٰ بالعبادة، فعندما يتذكر المسلم أنه يقصد بطاعته الله تعالىٰ يسهل عليه أداؤها وينشط للقيام بها.
- الاستعانة بالله تعالى، فلا يعين العبد على الطاعة إلا الله تعالى، وكلما وجد العبد في نفسه مشقة لأداء طاعة من الطاعات فعليه أن يتوجه إلى الله تعالى بالدعاء أن ييسر له فعل الطاعات وأن يعينه عليها، وقد كان النبي علم أصحابه ذلك، فعن معاذ بن جبل معاذ، والله إني لأحبك، والله إني لأحبك، والله إني لأحبك، فلا تدعن في دبر كل صلاة أن تقول: اللهم أعني على ذكرك، وشكرك، وحسن

عبادتك» [رواه أبو داود: ١٥٢٢].

- أن يعلم أنَّ ما ينفقه من مال في سبيل أدائه للعمرة لن ينقص من ماله شيئًا، بل إن مداومته على الحج والعمرة ينفيان عنه الفقر ويوسِّعان له في الرزق كما سبق في الحديث، وكما قال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ رَبِّى يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَ وَيَقْدِرُ لَهُ وَمَا أَنفَقتُ مِّن شَيْءٍ فَهُو يُغْلِفُهُ وَهُو خَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ ﴾ [سبأ: ٣٩].





## العاون على البر والتقوى البر والتقوى

إن التعاون على البر والتقوى من أهم صفات المؤمنين، وهو قيمة اجتماعية عظيمة، وسر نجاح الأمم وفلاحها، فبالتعاون تحقق الأمة غاياتها وأهدافها، ويعيش المجتمع في رخاء وسعادة، وتسوده المحبة والألفة، وبه يكون الوقوف في وجه الأعداء وحماية الأمة من أي خطر خارجي، ويمنع الشر والظلم والعدوان.

وحقيقة التعاون على البر والتقوى هو: أن يُعينَ بعضُ المسلمين بعضًا قولًا وفعلًا على الخير، وأن يمتنعوا عن المشاركة في كل إثم أو عدوان، ويأخذوا على يد من يفعل ذلك، وكل ذلك ابتغاء مرضاة الله تعالى.

يقول السعدي هي: «الإعانة هي الإتيان بكل خصلة من خصال الخير المأمور بفعلها، والامتناع عن كل خصلة من خصال الشر المأمور بتركها، فإن العبد مأمور بفعلها بنفسه، وبمعاونة غيره من إخوانه المؤمنين عليها، بكل قول يبعث عليها، وينشط لها، وبكل فعل كذلك. وكل معصية وظلم يجب على العبد كفُّ نفسه عنه، ثم إعانة غيره على تركه» [ينظر: «تفسير السعدي» (ص ٢١٨)].

# الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أن التعاون على البر والتقوى من شعب الإيمان:

قال الله تعالىٰ: ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِ وَٱلتَّقُوكَ ۗ وَلَا تَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْإِثْمِ وَٱلْعُدُوَنِ وَٱتَّـ عُواْ ٱللَّهَ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ شَـدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾ [المائدة: ٢].

يقول ابن القيم في تأويل هذه الآية الكريمة: «اشتملت هذه الآية على جميع مصالح العباد في معاشهم ومعادهم فيما بينهم بعضًا، وفيما بينهم وبين ربهم، فإن كل عبد لا ينفكُ عن هاتين الحالتين، وهذين الواجبين، واجب بينه وبين الله، وواجب بينه وبين الله، وواجب بينه وبين الله، والمعاونة والصُّحبة، فالواجب عليه فيها أن يكون اجتماعُه بهم

وصحبته لهم تعاونًا على مرضاة الله وطاعته التي هي غاية سعادة العبد وفلاحه، ولا سعادة له إلا بها، وهي البر والتقوى اللذان هما جِماعُ الدِّين كله» [«زاد المهاجر إلى ربه» (ص ٦)].

وقال ابن تيمية: «حياة بني آدم وعيشهم في الدنيا لا يتم إلا بمعاونة بعضهم لبعض» [«الفتاوي الكري» (٦/ ٣٦٤)].

وقال تعالىٰ: ﴿ وَٱعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ ٱللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ وَٱذْكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْكُنتُمْ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْكُنتُمْ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْكُنتُمْ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِنْكُمْ وَأَصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ ۚ إِخْوَنَا ﴾ [آل عمران: ١٠٣].

و قال سبحانه عن موسى عليه السلام: ﴿وَٱجْعَل لِي وَزِيرًا مِّنَ أَهْلِي ۞ هَرُونَ أَخِي ۞ ٱشَدُدَ بِهِ ۚ أَزْرِي ۞ وَأَشْرِكُهُ فِيَ أَمْرِي ﴾ [طه: ٢٩ - ٣٣].

قوله تعالىٰ: ﴿ ٱشَدُدُ بِهِ ۗ أَزْرِى ﴾ أي: يؤنسني ويقوِّني فيما أمرتني به من هذا المقام العظيم، وهو القيام بأعباء النبوة والرسالة إلىٰ هذا الملك المتكبر الجبار العنيد [ينظر: «تفسير ابن كثير» (٦/ ٢١٢)].

وعن النعمان بن بشير وَ قَالَ: قال رسول الله عَلَيْ: «مثل المؤمنين في توادِّهم، وتعاطفهم مثل الجسد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحميى». [رواه البخارى: ٢٥٨٦، ومسلم: ٢٥٨٦].

قوله عَلِيهِ: «تداعىٰ له» أي: دعا بعضه بعضًا إلىٰ المشاركة في الألم، ووجه التشبيه فيه: هو التوافق في المشقّة، والراحة، والنفع، والضر [ينظر: «البحر المحيط الثجاج» (٤٠/ ٢٠٦)].

وعن أبي سعيد الخدري والله على قال: قال رسول الله وعن أبي سعيد الخدري والله وا

قوله على ظهر الدواب، وفي العصر الحاضر: «فضل ظهر» أي: زيادة ما يركب على ظهره من الدواب، وفي العصر الحاضر: السيارات ونحوها (فليعد به) أي فليحسن به ويتصدق به على من لا يجد ما يركب عليه [ينظر: «الكوكب الوهاج» (١٩/ ٨٣)].

وعن أبى موسى الأشعري والله عن النبي على قال: «على كل مسلم صدقة»،

١٦٨ ٢٦٨

فقالوا: يا نبي الله، فمن لم يجد؟ قال: «يعمل بيده، فينفع نفسه ويتصدق» قالوا: فإن لم يجد؟ قال: «فليعمل بالمعروف، يجد؟ قال: «فليعمل بالمعروف، وليمسك عن الشر، فإنها له صدقة» [رواه البخاري: ١٤٤٥، ومسلم: ١٠٠٨].

وعن أبي موسى الأشعري وفي أيضًا قال: قال النبي على: «إن الأشعريين إذا أرملوا في الغزو، أو قل طعام عيالهم بالمدينة جمعوا ما كان عندهم في ثوب واحد، ثم اقتسموه بينهم في إناء واحد بالسوية، فهم مني وأنا منهم» [رواه البخاري: ٢٤٨٦، ومسلم: ٢٥٠٠].

قوله: «أرملوا» أي: فرغ زادهم وطعامهم.

وعن ابن عمر على أن رسول الله على قال: «يدالله مع الجماعة» [رواه الترمذي: ٢١٦٧]. أي: يكون الله تعالى مع المجتمعين على الخير؛ يؤيدهم وينصرهم ويحفظهم. وعن أبي موسى الأشعري فلك قال: قال رسول الله عليه: «المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضًا» وشبك بين أصابعه [رواه البخاري: ٢٤٤٦، ومسلم: ٢٥٨٥].

### ثمرات التعاون على البر والتقوى:

من خلال النصوص السابقة من الكتاب والسنة يمكننا استخلاص ثمرات التعاون على البر والتقوى، وهي:

- أن في التعاون على البر والتقوى العصمة من الوقوع في التفرق والاختلاف المذموم المبعِد عن الدين وعن طاعة الله وطاعة رسوله علي الله المناس
- أن الله على يكون مع المتعاونين على البر والتقوى يؤيدهم ويعينهم ويبارك في أعمالهم كما في الحديث السابق.
  - شعور الفرد بالقوة ونزع شعور العجز من نفسه.
- ازدياد تماسك المجتمع بشكل كبير في مختلف النواحي، ولا سيما الناحية الاجتماعية، فيساعد الأفراد بعضهم في جميع الأحوال، في السراء والضراء، وفي الأفراح والأحزان، مما يؤدي إلى استقرار المجتمع وترابطه وتكاتفه، وبالتالي تطويره

- والنهوض به نحو المعالى والتقدم بين سائر الشعوب والأمم.
- التعاون على البر والتقوى يقوي أواصر الترابط والتآخي والمحبة والألفة بين أفراد المجتمع.
  - إنجاز الأعمال الكبيرة التي يعجز الإنسان بمفرده عن القيام بها.
- توزيع المسئولية لتشمل عدد أكبر من الأفراد مما يؤدي إلى شيوع أعمال الخير والبر.
  - مو اجهة الأخطار المحدقة بالإنسان ممن حوله من إنسان وحيوان.
    - أنه أساس التقدم والإنتاج والنجاح والتفوق.

## الأسباب والوسائل المعينة على التعاون على البر والتقوى:

- الإخلاصُ وقصدُ اللهِ تعالىٰ بالعبادة، فعندما يتذكر المسلم أنه يقصد بتعاونه مع الناس علىٰ البر والتقوىٰ وجه الله وحده؛ يسهل ذلك عليه وينشط للقيام به.
- ابتغاء الأجر والثواب من الله سبحانه وتعالىٰ في الآخرة، فيتذكر ما أعده الله تعالىٰ لعباده المؤمنين -المتصفين بهذه الشعبة وغيرها- في الآخرة من الأجر والثواب.
- الاستعانة بالله تعالى، فلا يعين العبد على الطاعة إلا الله تعالى، وكلما وجد العبد في نفسه مشقة لأداء طاعة من الطاعات فعليه أن يتوجه إلى الله تعالى بالدعاء أن ييسر له فعل الطاعات وأن يعينه عليها.
- تقوى الله رضا الله على الله عمل رشيد يرجو به رضا الله جل وعلا في دينه و دنياه.
  - معرفة الأدلة الشرعية الدالة على الاتصاف بخلق التعاون على البر والتقوى.
- مجالسة العلماء والمصلحين والصالحين ومصاحبتهم والتعاون معهم في القيام بأعمال الخير والر وسائر الأعمال الصالحة.
- البعد عن أصدقاء السوء الذين يشطونه عن عمل الخير، ويريدونه أن يتعاون

۲۷۰ من الأي من الأي الأي من ا

معهم على الإثم والعدوان.

- الإصلاح بين الناس، وترك المخاصمات والمنازعات، ونشر روح الحب والألفة؛ فإنهم إذا كانوا إخوة متحابين سهل عليهم التعاون على البر والتقوى فيما بينهم؛ أما إذا كانوا متخاصمين متقاطعين فكيف يتعاونون؟!



# 🔌 ۲۶. النصيحة 候

إن الله تعالى واسع الرحمة لطيف بعباده، لا يرضى لعباده الكفر وإن يشكروا يرضَهُ لهم، ومِن رحمته ولطفه بعباده أن أرسل إليهم الرسل وأنزل عليهم الكتب؛ ليرشدوا الناس وينصحوهم، وأمر الخلق بنصح بعضهم بعضًا؛ ليفلحوا في الدنيا ويفوزوا في الآخرة؛ لذا كانت النصيحة من فضائل الأعمال، وشعبة من أجلِّ شعب الإيمان.

والنصيحة هي إرشاد الآخرين لما فيه الصلاح، ونهيهم عما فيه الفساد. وأوَّل النصح أن ينصح الإنسان نفسه، بأن يجتهد في طلب العلم والفقه؛ ليعرف به ما يجب عليه، ويعلم عداوة الشيطان له وكيف الحذر منه، ويعلم قبيح ما تميل إليه النفس حتى يخالفها بعلم [ينظر: «شرح صحيح البخاري» لابن بطال (١/ ١٣٠)].

وقيل: حقيقة النصح: إرادة الخير لغيرك مما تريده لنفسك، أو النهاية في صدق العناية.

وينبغي على مَن طُلِبت منه النصيحة أن يخلص في النصيحة ويجتهد في إسدائها له، ويجتنب غش الذي استنصحه أو إضلاله.

والنصيحة تكون لله تعالى، ولرسوله ﷺ، ولكتابه ﷺ، ولأئمة المسلمين، وعامتهم.

فأما النصيحة لله تعالى: فهي الاعترافُ بوحدانية الله، وتفرده بصفات الكمال على وجه لا يشاركه فيها مشارك بوجه من الوجوه، والقيامُ بعبوديته ظاهرًا وباطنًا، والطلبُ رغبة ورهبة، مع التوبة والاستغفار الدائم.

وأما النصيحة لكتاب الله تعالىٰ: فبحفظه، وتدبُّره، وتعلَّم ألفاظه ومعانيه، والاجتهاد في العمل به في نفسه وفي غيره.

وأما النصيحة للرسول عَلَيْةِ: فهي الإيمان به ومحبته، وتقديمه فيها على النفس

٢٧٢ فَيُهُوْعُهُمْ شُعَيْقِ الْأَيْتَ الْقَ

والمال والولد، واتباعه في أصول الدين وفروعه، وتقديم قوله على قول كل أحد، والاجتهاد في الاهتداء بهديه، والنصر لدينه.

وأما النصيحة لأئمة المسلمين- وهم ولاتها مِن الإمام الأعظم إلى الأمراء والقضاة إلى جميع مَن لهم ولاية عامة أو خاصة-: فباعتقاد ولايتهم، والسمع والطاعة لهم في غير معصية الله تعالى، وبذل ما يستطيعه مِن إرشادهم، وتنبيههم إلى كل ما ينفعهم وينفع الناس.

وأما النصيحة لعامة المسلمين: فبأن يُحِبَّ لهم ما يحب لنفسه، ويكره لهم ما يكره لنفسه، ويكره لهم ما يكره لنفسه، ويسعىٰ في ذلك بحسب الإمكان، فإن مَن أحبَّ شيئًا سعىٰ له، واجتهد في تحقيقه وتكميله [انظر: «بهجة قلوب الأبرار» للسعدى (ص: ١٩، ٢٠)].

#### الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أن النصيحة من شعب الإيمان:

قال الله عَلَى: ﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلضُّعَفَآءِ وَلَا عَلَى ٱلْمَرْضَىٰ وَلَا عَلَى ٱلَّذِينَ لَا يَجِدُونَ مَا يُنفِقُونَ حَرَجٌ إِذَا نَصَحُواْ بِلَّهِ وَرَسُولِمِّهِ مَا عَلَى ٱلْمُحْسِنِينَ مِن سَبِيلٍ وَٱللَّهُ غَفُورٌ تَحِيمٌ ﴾ [التوبة: ٩١].

قال السعدي هذا الله وأبيض على الضُعفاء في أبدانهم وأبصارهم الذين لا قوة لهم على الخروج والقتال ﴿ وَلَا عَلَى الْمَرْضَى ﴾ وهذا شامل لجميع أنواع المرض الذي لا يقدر صاحبه معه على الخروج والجهاد ﴿ وَلَا عَلَى الَّذِينَ لَا يَجِدُونَ مَا يُنفِقُونَ ﴾ أي: لا يجدون زادًا، ولا راحلة يتبلَّغون بها في سفرهم، فهؤلاء ليس عليهم حرج، بشرط أن ينصحوا لله ورسوله، بأن يكونوا صادقي الإيمان، وأن يكون من نيتهم وعزمهم أنهم لو قدروا لجاهدوا، وأن يفعلوا ما يقدرون عليه من الحث والترغيب والتشجيع على الجهاد [انظر: "تفسير السعدى" (ص: ٣٤٧)].

وقال تعالىٰ عن نوح عليه السلام: ﴿ أُبَلِّغُكُمْ رِسَلَاتِ رَبِّى وَأَنصَحُ لَكُمْ وَأَعْلَمُ مِنَ ٱللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ﴾ [الأعراف: ٦٢]. قال السعدي هي: «أي: وظيفتي تبليغكم، ببيان توحيده وأوامره ونواهيه، على وجه النصيحة لكم والشفقة عليكم» [«تفسير السعدي» (ص: ٢٩٣)].

وقال سبحانه في شأن هو د عليه السلام: ﴿ أُبَلِّغُكُمْ رِسَلَكِ رَبِّ وَأَنَا لَكُمْ مَنَاصِحُ أَمِينُ ﴾ [الأعراف: ٦٨].

قال الطبري هي: «يقول: وأنا لكم ناصح في أمري إياكم بعبادة الله دون ما سواه من الأنداد والآلهة، ودعائكم إلى تصديقي فيما جئتكم به من عند الله، ناصح فاقبلوا نصيحتي، أمين على وحي الله، وعلى ما ائتمنني الله عليه من الرسالة، لا أكذب فيه ولا أزيد ولا أبدل، بل أبلغ ما أُمرتُ به كما أُمرتُ» [«تفسير الطبري» (١٠/ ٢٦٥)].

وقال تعالىٰ في شأن صالح عليه السلام: ﴿ فَتَوَلَّىٰ عَنَهُمْ وَقَالَ يَلْقَوْمِ لَقَدُ أَبَلَغَتُكُمْ رِسَالَةَ رَبِّي وَنَصَحْتُ لَكُمْ وَلَكِن لَا تُحِبُونَ ٱلتَّصِحِينَ ﴾ [الأعراف: ٧٩].

وقال في شأن شعيب عليه السلام: ﴿ فَتَوَلَّىٰ عَنْهُمْ وَقَالَ يَكَوَّمِ لَقَدْ أَبُلَغْتُكُمْ رِسَلَاتِ رَبِّى وَنَصَحْتُ لَكُمْ ۚ فَكَيْفَ ءَاسَىٰ عَلَىٰ قَوْمِ كَنِفِرِينَ ﴾ [الأعراف: ٩٣].

وعن تميم الداري والله أن النبي النبي النبي النبي النبي النميحة» قلنا: لمن؟ قال: «لله ولكتابه ولرسوله ولأئمة المسلمين وعامتهم» [رواه مسلم: ٥٥].

وعن جرير بن عبد الله صلح قال: «بايعتُ رسول الله عَلَيْ على إقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، والنصح لكل مسلم» [رواه البخاري: ٥٧، ومسلم: ٥٦].

وعن أبي هريرة وَالله على المسلم ستُّ قال: «حق المسلم على المسلم ستُّ» قيل: ما هن يا رسول الله؟ قال: «إذا لقيتَه فسلِّم عليه، وإذا دعاك فأجبه، وإذا استنصحك فانصح له، وإذا عطس فحمِد الله فَسَمِّتُه، وإذا مرِض فعُدْه، وإذا مات فَاتَبِعْهُ الرواه مسلم:٢١٦٢].

وعن معقل بن يسار نَطُقَ قال: سمعت النبي عَلَيْ يقول: «ما من عبد استرعاه الله رعية، فلم يحطها بنصيحة، إلا لم يجد رائحة الجنة» [رواه البخاري: ٧١٥٠، ومسلم: ١٤٢].

وقال بعض أصحاب النبي على الله الذين نفسي بيده، إن شئتم لأقسمن لكم بالله، إن أحب عباد الله إلى الله الذين يحببون الله إلى عباده، ويحببون عباد الله إلى الله، ويسعون في الأرض بالنصيحة» [«جامع العلوم والحكم» (١/ ٢٢٤)].

وقال الحسن البصري هجة: «ما زال لله ناسٌ ينصحون لله في عباده، وينصحون لله في حق الله عليهم، ويعملون له في الأرض بالنصيحة، أولئك خلفاء الله في الأرض» [«شرح صحيح البخاري» لابن بطال (١/ ١٣٠)].

وقال الفُضيل بن عياض هي: «ما أدرك عندنا مَنْ أدرك بكثرة الصلاة والصيام، وإنما أدرك عندنا بسخاء الأنفس، وسلامة الصدور، والنصح للأمة» [«جامع العلوم والحكم» (١/ ٢٢٥)]. «أدرك» أي: بلغ المكانة العالية.

وقال معمر بن راشد على الله الله الله الله الله الله فيك» [«جامع الناس لك من خاف الله فيك» [«جامع العلوم والحكم» (١/ ٢٢٥)].

#### الثمرات المترتبة على النصيحة كثيرة، منها:

- النصيحة هي أصل الدين، وقد ذكر العلماء أن مدار الدين على النصيحة، فهي تجمع الدين كله.
  - حصول الناصح على الأجر والثواب من الله تعالى.
    - أنها طريقة الأنبياء والمرسلين والمصلحين.
- أن في القيام بها تحصيلًا للخير وللصلاح للخلق وتقليلًا للشر وللفساد؛ مما يؤدي إلى صلاح الفرد والمجتمع.
- أن في القيام بها نشرًا لروح الرحمة والتآلف بين الأمة، وهي من باب التعاون على البر والتقوئ.
- أن بها يصلح الأفراد وتسعد الشعوب، لما فيها من إرشاد الناس إلى المصالح الدنيوية والأخروية.



#### الوسائل المعينة على النصيحة:

- الخوف من الله تعالى، والغيرة علىٰ ترك العباد لما أمر الله به، أو فعلهم ما نهىٰ الله عنه.
  - الرغبة في الخير للآخرين.
  - العلم بمكانة النصيحة وفضلها.
  - الحرص على الأجر والثواب المترتب على النصيحة.
- أن يعلم المسلم أن هذا الطريق فيه تشبُّه بالأنبياء والصالحين وسلوك مسالكهم.
  - العلم بالشرع والفقه في الدين؛ ليعلم ما ينبغي النصيحة به.
- الاستعانة بالله تعالى؛ لأن النصيحة تحتاج إلىٰ علم وصبر وحسن خلق فهي شاقة علىٰ النفس، ولا يمكن لعبد أن يأتي بها علىٰ وجهها إلا بإعانة الله له وتوفيقه إليها.



# 🤲 😢 تعظیم شعائر الله وحرماته 🗽

ينبغي على المسلم أن يفعل ما أمر الله تعالى به وينتهي عما نهى الله عنه، وأن يعظم أوامر الله ونواهيه؛ فينتفع بذلك في خاصة نفسه، وترتفع در جته عند ربه، وتحصل للمجتمع السلامة والهداية.

وشعائر الله عنه ويراد بها أوامر الله تعالى ونواهيه، وتعظيمها يكون بفعل ما أمر الله به وترك ما نهى الله عنه. ويراد بشعائر الله أيضًا: أعلام دينه الظاهرة التي أمر بتعظيمها. والحرمات هي ما يجب احترامه وحفظه من الحقوق والأشخاص والأزمنة والأماكن. فمن شعائر الله تعالى المكانية: بيت الله المحرم، ومناسك الحج، والمسجد النبوي، والمسجد الأقصى، وسائر بيوت الله تعالى.

ومن الشعائر الزمانية: شهر رمضان، والأشهر الحرم، لاسيما العشر الأوائل من ذي الحجة، وأفضلها يوم عرفة ويوم النحر (عيد الأضحيٰ).

وتعظيم شعائر الله وحرماته يعني توفيتها حقها، وحفظها من الإضاعة؛ فيدخل في ذلك فعل ما أمر الله تعالىٰ به، وترك ما نهىٰ عنه، واجتناب الإفراط والتفريط.

الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أن تعظيم شعائر الله وحرماته من شعب الإيمان:

قال الله عَيْنَ: ﴿ إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرْوَةَ مِن شَعَآبِرِٱللَّهِ ﴾ [البقرة: ١٥٨].

يعني: من معالم الله التي جعلها تعالىٰ لعباده مَعْلمًا ومشعرًا يعبدونه عندها، إما بالدعاء، وإما بالذكر، وإما بأداء ما فرض عليهم من العمل عندها، وإذا كانا من شعائر الله، فقد أمر الله بتعظيم شعائره. [ينظر: «تفسير الطبري» (٢/ ٧١٠)، و«تفسير السعدي» (ص:٧٦)]. وقال تعالىٰ: ﴿ يَآ يُهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُحِلُواْ شَعَآبِرَ ٱللّهِ وَلَا ٱلشَّهْرَ ٱلْحَرَامَ وَلَا ٱلْهَدَى وَلَا ٱلْقَلَيْدِ وَلَا ٱلشَّهْرَ ٱلْحَرَامَ وَلَا ٱلْهَدَى وَلَا ٱلْقَلْمَ وَلَا ٱللهَ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ ال

قال السعدي هي: «يقول تعالىٰ: ﴿ يَآ أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُحِلُّواْ شَعَآبِرَ ٱللَّهِ ﴾ أي: محرماته التي أمركم بتعظيمها، وعدم فعلها، والنهي يشمل النهي عن فعلها، والنهي عن اعتقاد حلها؛ فهو يشمل النهي عن فعل القبيح، وعن اعتقاده، ويدخل في ذلك النهي عن محرمات الإحرام، ومحرمات الحرم، ويدخل في ذلك ما نص عليه بقوله: ﴿ وَلَا ٱلشَّهْرَ ٱلْحَرَامَ ﴾ أي: لا تنتهكوه بالقتال فيه وغيره من أنواع الظلم.

وقوله: ﴿ وَلَا ٱلْهَدَى وَلَا ٱلْقَلَيْدِ ﴾ أي: ولا تحلوا الهدي الذي يُهدى إلى بيت الله في حج أو عمرة أو غيرهما، فلا تصدوه عن الوصول إلى محله، ولا تأخذوه بسرقة أو غيرها، ولا تقصروا به، أو تحملوه ما لا يطيق، خوفًا من تلفه قبل وصوله إلى محله، بل عظموه وعظّموا من جاء به.

﴿ وَلَا ٱلْقَلَيْمِ مَا نوع خاص من أنواع الهدي، وهو الهدي الذي يُفتل له قلائد أو عرى، فيُجعل في أعناقه إظهارًا لشعائر الله، وحملًا للناس على الاقتداء، وتعليمًا لهم للسنة، وليُعرف أنه هدي فيُحترم، ولهذا كان تقليد الهدي من السنن والشعائر المسنونة. ﴿ وَلَا عَامِينَ ٱلْبَيْتَ ٱلْحَرَامَ ﴾ أي: قاصدين له ﴿ يَبْتَغُونَ فَضَلَا مِن رَبِّهِمْ وَرِضُونَاً ﴾ أي: من قصد هذا البيت الحرام، وقصدُه فضلَ الله بالتجارة والمكاسب المباحة، أو قصدُه رضوانَ الله بحجّه وعمرته والطواف به والصلاة وغيرها من أنواع العبادات، فلا تتعرضوا له بسوء، ولا تهينوه، بل أكرموه، وعظّموا الوافدين الزائرين لبيت ربكم النظر: «تفسير السعدي» (ص: ٢١٨)].

وقال تعالىٰ: ﴿ زَالِكَ وَمَن يُعَظِّمُ شَعَآبِرَ ٱللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقْوَى ٱلْقُلُوبِ ﴾ [الحج: ٣٦].

قال السعدي هي: «أي: ذلك الذي ذكرنا لكم من تعظيم حرماته وشعائره، والمراد بالشعائر: أعلام الدين الظاهرة، ومنها المناسك كلها، كما قال تعالى: ﴿إِنَّ الصَّهَا وَالْمَرَّوَةَ مِن شَعَابِرِاللهِ ﴾ ومنها الهدايا والقربان للبيت، وتقدم أن معنى تعظيمها، إحلالها، والقيام بها، وتكميلها على أكمل ما يقدر عليه العبد، ومنها الهدايا، فتعظيمها، باستحسانها في شكلها، واستسمانها في حجمها، وأن تكون مكمّلة من كل وجه، فتعظيم

شعائر الله صادر من تقوى القلوب، فالمعظِّم لها يبرهن على تقواه وصحة إيمانه؛ لأن تعظيمها، تابع لتعظيم الله وإجلاله». [«تفسير السعدي» (ص: ٥٣٨)].

وقال على: ﴿ ذَالِكَ وَمَن يُعَظِّمْ حُرُمَاتِ اللّهِ فَهُوَ حَيْرٌ لَّهُ وَعِندَرَبّهِ هِ الحج: ٣٠]. قال ابن كثير هلى: «يقول تعالى: هذا الذي أمرنا به من الطاعات في أداء مناسك الحج، وما لفاعلها من الثواب الجزيل ﴿ وَمَن يُعَظِّمْ حُرُمَاتِ اللّهِ ﴾ أي: ومن يجتنب معاصيه ومحارمه ويكون ارتكابها عظيمًا في نفسه، ﴿ فَهُوَ حَيْرٌ لّهُ وَعِندَ رَبّهِ هِ ﴾ أي: فله علىٰ ذلك خير كثير وثواب جزيل، فكما علىٰ فعل الطاعات ثواب جزيل وأجر كبير، كذلك علىٰ ترك المحرمات واجتناب المحظورات.

قال ابن جريج هي: قال مجاهد هي في قوله: ﴿ ذَالِكَ ۗ وَمَن يُعَظِّ مُحُرُمَاتِ ٱللَّهِ ﴾ قال: الحرمة: مكة والحج والعمرة، وما نهى الله عنه من معاصيه كلها » [ «تفسير ابن كثير » (٥/ ٤١٩)].

وعنِ المِسْوَر بن مَخْرَمَة ومروان بن الحكم قالا: خرج رسول الله عَلَيْهِ زمنَ الحُدَيْبِيَةِ... فساقا الحديث وفيه: ثم قال عَلَيْهِ: «والذي نفسي بيده، لا يسألوني خُطَّةً يعظمون فيها حرمات الله إلا أعطيتُهم إياها» [رواه البخاري: ٢٧٣١].

يعني: لا تطلب مني قريش خصلةً يريدون بها تعظيم ما عظَّمه الله وتحريم هتك حرمته -وهو الحرم المكي- إلا أعطيتهم إياها [ينظر: «مرقاة المفاتيح» (٦/ ٢٦١٣)].

وعن عائشة نَطَيْنَا أنم قالت: ما انتقم رسول الله عَلَيْةِ لنفسه إلا أن تُنتهَك حرمة الله، فينتقم لله بها [رواه البخاري: ٣٥٦٠، ومسلم: ٢٣٢٧].

«تنتهك حرمة الله» أي: تُتجاوَز حدوده، ويُخالَف أمره أو نهيه. «فينتقم لله بها» أي: ينتصر لله تعالىٰ بعقوبة من ارتكبها.

في قوله تعالى: ﴿ ذَالِكَ وَمَن يُعَظِّمُ وَ مُرْمَتِ ٱللّهِ فَهُو حَن يُرُ لَّهُ وَعِن اللهِ وَتعظيم شعائر الله وتعظيم ﴿ ذَالِكَ وَمَن يُعَظِّمُ شَعَابُر الله وتعظيم شعائر الله وتعظيم حرمات الله أن يجدها الإنسان عظيمة، وأن يجد امتهانها عظيمًا، فيغضب ويثأر لذلك، حتى يفعل ما أُمر به من الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وغير ذلك » [ «شرح رياض الصالحين » (٣/ ١٦٦)].

وعن عائشة رَضِي قالت: فتلتُ قلائد هدي النبي رَبِي الله من أشعرها وقلَّدها، ثم بعث بها إلى البيت [رواه البخاري: ١٦٩٩، ومسلم: ١٣٢١].

«قلائد»: جمع قلادة، وهو ما يعلَّق بالعنق. «أشعرها»: الإشعار هو أن يكشط جلد البَدنة (الجمل أو الناقة أو البقرة) حتى يسيل منها دم ثم يسلته، فيكون ذلك علامة على كونها هديًا للكعبة.

قال ابن القيم هن: "ولو لم يكن في حكمة الإشعار إلا تعظيم شعائر الله وإظهارها وعِلم الناس بأن هذه قرابين الله هن، تُساق إلى بيته تُذبح له ويتقرب بها إليه عند بيته، كما يتقرب إليه بالصلاة إلى بيته، عكس ما عليه أعداؤه المشركون الذين يذبحون لأربابهم ويصلون لها؛ فشرع لأوليائه وأهل توحيده أن يكون نسكهم وصلاتهم لله وحده، وأن يُظهروا شعائر توحيده غاية الإظهار؛ ليُعلوا دينه على كل دين" ["إعلام الموقعين عن رب العالمين" (٢/ ٢٥٥)].

وعن عبد الرحمن بن أبي بكرة، عن أبيه والله النبي والله على بعيره، وأمسك إنسان بزمامه ثم قال والله والله

#### الثمرات المترتبة على تعظيم شعائر الله وحرماته:

- تحقيق العبودية لله تعالىٰ بتعظيم شعائره وحرماته.
- أن ذلك يحول بين العبد وبين الجرأة على المعاصى والذنوب.
  - أنه معين على الإقبال على طاعة الله وعدم التفريط فيها.
- زيادة إيمان العبد بسبب طاعته لله تعالى بتعظيم شعائره وحرماته.
  - أنه سبب لنيل رضا الله والفوز بالأجر والثواب.
    - أنه علامة علىٰ تقوىٰ القلب.
  - أنه من باب نصرة دين الله تعالى، والله ينصر من ينصره.

#### ومن الوسائل المعينة على تعظيم العبد لشعائر الله وحرماته:

- العلم بالله تعالىٰ؛ بأسمائه وصفاته ودينه وشرعه، قال تعالىٰ: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى ٱللّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَوّٰؤُ﴾ [فاطر: ٢٨]، وكما في حديث عائشة أن رسول الله ﷺ قال: «يا أمة محمد والله لو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلًا ولبكيتم كثيرًا» [رواه البخاري: ١٠٤٤، ومسلم: ٩٠١]. فعلىٰ قدر علم العبد بربه يكون تعظيمه لشعائره وحرماته.
- أن يعلم العبد أن تعظيم شعائر الله وحرماته هو تعظيمٌ لله تعالىٰ؛ فهو سبحانه الآمر الناهي، وهو أهل أن يُعبد، ويستحق تعالىٰ أن يُعظَم وأن تعظَّم شعائره وحرماته.
- الخوف من الله تعالىٰ يورث تعظيم شعائره وعدم الوقوع في الحرمات، قال ابن رجب: «والقدر الواجب من الخوف ما حمل علىٰ أداء الفرائض واجتناب المحارم، فإن زاد علىٰ ذلك بحيث صار باعثًا للنفوس علىٰ التشمير في نوافل الطاعات والانكفاف عن دقائق المكروهات والتبسط في فضول المباحات -كان ذلك فضلًا محمودًا» [«التخويف من النار» (ص٢٨)].
  - محبة الله تعالى تؤدي إلى تعظيم شعائر الله وحرماته.
- طلب العلم الشرعي؛ ليعرف العبد ما ينبغي تعظيمه ويحفظ نفسه من تعدي

- حدود الله وتضييع حقه وحقوق عباده.
- عدم تتبع خطوات الشيطان وطرقه وإغوائه.
- الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر يعينان القائم بهما على تعظيم شعائر الله وحرماته، ويؤديان إلىٰ ذلك أيضًا في نفس المأمور بالمعروف والمنهى عن المنكر.
  - الغيرة المنضبطة بالشرع تعين على تعظيم شعائر الله وحفظ حدوده.
- الشِّدة مع المنتهكين لحدود الله، فيها ردع لأمثالهم وتحقيق للسلامة والأمن بالمجتمع، وهذا لمن كان مستطيعًا دون أن تترتب علىٰ ذلك مفسدة أعظم.



# 🦟 ٤٥. الزهد وقصَر الأمل 🛸

خلق الله الحياة الدنيا وجعل فيها من زينتها ما ابتليٰ به الخلق، فافتتن بها الكثيرون، وأعرض عنها الموقّقون، وهذا الإعراض منهم كان زهدًا فيها لِمَا رأوه من قِصَر البقاء فيها، وتكدُّر العيش في لياليها، فانصرفت عنها نفوسهم وخلت منها قلوبهم، وقَصُر فيها أملهم، فكانوا هم والله والله والتفطن لمراده من الخلق. هذا وإن الزهد في الدنيا وقصر الأمل فيها من أهم شعب الإيمان، ومن الأمور التي حثت عليها الشريعة في كثير من نصوصها.

فليس الزهد هو ترك كل ما في الدنيا أو إتلاف المال وتضييع المرء لما أنعم الله به عليه من النعم، بل من أخذ من الدنيا ما يعينه على أمور الآخرة، واستعملها في طاعة الله تعالى؛ لم يخرج عن دائرة الزهد ولا عن كونه زاهدًا، فمن أكل وشرب للتقوِّي على طاعة ربه لم يكن بهذا من طلاب الدنيا، وقس على هذا باقي ما أحله الله؛ كتحصيل المال للتصدق، وصلة الرحم، والإنفاق على الأهل والأولاد.

## الأدلة على أن الزهد في الدنيا وقصر الأمل من أهم شعب الإيمان:

قال تعالىٰ: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآبِقَةُ ٱلْمَوْتِ ۗ وَإِنَّمَا تُوَفِّوْنَ أُجُورَكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَّمَةِ فَمَن نُحْزِحَ عَنِ ٱلنَّالِ وَأُدْخِلَ ٱلْجَنَّةَ فَقَدْ فَازَ ۗ وَمَا ٱلْحَيَوةُ ٱلدُّنْيَآ إِلَّا مَتَعُ ٱلْغُرُورِ ﴾ [آل عمران: ١٨٥].

قال السعدي هجن : «هذه الآية الكريمة فيها التزهيد في الدنيا بفنائها وعدم بقائها، وأنها متاع الغرور، تفتن بزخرفها، وتخدع بغرورها، وتغر بمحاسنها، ثم هي منتقلة، ومُنتَقَل عنها إلىٰ دار القرار، التي توفّىٰ فيها النفوس ما عملت في هذه الدار، من خير وشر.

﴿ فَمَن زُحْزِحَ ﴾ أي: أُخرِج ﴿ عَنِ ٱلنَّارِ وَأُدْخِلَ ٱلْجَنَّةَ فَقَدْ فَازَ ﴾ أي: حصل له الفوز العظيم من العذاب الأليم، والوصول إلىٰ جنات النعيم، التي فيها ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر علىٰ قلب بشر » [ «تفسير السعدي» (ص: ١٥٩)].

وقال عَنْ: ﴿ اللَّهُ يَنْسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقْدِرُ ۚ وَفَرِحُواْ بِالْخَيَوْةِ الدُّنْيَا وَمَا الْخَيَوَةُ الدُّنْيَا فِي الْاَحْذِةِ إِلَّا مَتَكُ ﴾ [الرعد: ٢٦].

قال السعدي هي: «أي: هو وحده يوسع الرزق ويبسطه على من يشاء ويقدره ويضيقه على من يشاء، ﴿ وَفَرِحُواْ ﴾ أي: الكفار ﴿ بِٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا ﴾ فرحًا أوجب لهم أن يطمئنوا بها، ويغفلوا عن الآخرة، وذلك لنقصان عقولهم، ﴿ وَمَا ٱلْخَيَوٰهُ ٱلدُّنْيَا فِي ٱلْآخِرَةِ إِلَا مَتَعُ ﴾ أي: شيء حقير يُتمتَّع به قليلًا، ويفارق أهله وأصحابه ويعقبهم ويلًا طويلًا » ["تفسير السعدي» (ص: ٤١٧)].

وقال تبارك اسمه: ﴿ ذَرَهُمْ يَأْكُلُواْ وَيَتَمَتَّعُواْ وَيُلْهِ هِمُ ٱلْأَمَلُ ۗ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ [الحجر:٣].

﴿ وَيُلِهِ هِمُ ٱلْأَمَلُ ﴾ أي: يؤملون البقاء في الدنيا فيلهيهم عن الآخرة، قال الجزائري في تفسير هذه الآية: أي اترك الكافرين — أيها الرسول – يأكلوا ما شاءوا من الأطعمة، ويتمتعوا بما حصل لهم من الشهوات والملذات، ويلههم الأمل عن التفكير في عاقبة أمرهم؛ إذ همهم طولُ أعمارهم، وتحقيق أغراضهم، فسوف يعلمون إذا رُدّوا إلىٰ الله مولاهم الحق أنهم كانوا في الدنيا مخطئين بإعراضهم عن الحق ودعوة الحق والدين الحق [أنظر «أيسر النفاسير» (٣/ ٧١)].

وقال تبارك وتعالىٰ: ﴿مَاعِندَكُمْ يَنفَدُ وَمَاعِندَ ٱللَّهِبَاقِّ وَلَنَجْزِيَنَ ٱلَّذِينَ صَبَرُوٓاْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [النحل: ٩٦].

وقال سبحانه: ﴿ وَمَا أُوتِيتُ مِ مِّن شَيْءِ فَمَتَكُ ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنْيَا وَزِينَكُا ۚ وَمَاعِندَ ٱللَّهِ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ ً أَفَلَا تَعْقِلُونَ ۞ أَفَنَ وَعَدْنَهُ وَعُدًا حَسَنَا فَهُو لَلقِيهِ كَمَن مَّتَعَنَهُ مَتَعَ ٱلْخَيَوةِ ٱلدُّنْيَا ثُمَّ هُو يَوْمَ ١٨٤ ٢٨٤

ٱلْقِيَامَةِ مِنَ ٱلْمُحْضَرِينَ ﴾ [القصص: ٦١،٦٠].

قال السعدي هذا حضٌّ من الله تعالىٰ لعباده علىٰ الزهد في الدنيا وعدم الاغترار بها، وعلىٰ الرغبة في الآخرة، وجعلها مقصود العبد ومطلوبه، ويخبرهم أن جميع ما أوتيه الخلق، من الذهب، والفضة، والحيوانات، والأمتعة، والنساء، والبنين، والمآكل، والمشارب، واللذات، كلها متاع الحياة الدنيا وزينتها، أي: يُتمتَّع به وقتًا قصيرًا، متاعًا قاصرًا، محشوًّا بالمنغصات، ممزوجًا بالغصص، ويُزيَّن به زمانًا يسيرًا، للفخر والرياء، ثم يزول ذلك سريعًا، وينقضي جميعًا، ولم يستفد صاحبه منه إلا الحسرة والندم، والخيبة والحرمان.

﴿ وَمَا عِندَ ٱللَّهِ ﴾ من النعيم المقيم، والعيش السليم ﴿ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ ﴾ أي: أفضل في وصفه وكميته، وهو دائم أبدًا، ومستمر سرمدًا.

﴿ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ ﴾ أي: أفلا يكون لكم عقول بها تزنون أيَّ الأمور أولى بالإيثار، وأيَّ الدارين أحق للعمل لها؟! فدل ذلك أنه بحسب عقل العبد، يؤثر الأخرى على الدنيا، وأنه ما آثر أحد الدنيا إلا لنقص في عقله، ولهذا نبه العقول على الموازنة بين عاقبة مؤثر الدنيا ومؤثر الآخرة، فقال: ﴿ أَفَنَ وَعَدّنَهُ وَعَدًا حَسَنَا فَهُو لَقِيهِ ﴾ أي: هل يستوي مؤمن ساع للآخرة سعيها، قد عمل على وعد ربه له، بالثواب الحسن، الذي هو الجنة، وما فيها من النعيم العظيم، فهو لاقيه من غير شك ولا ارتياب؛ لأنه وعد من كريم صادق الوعد، لا يُخلف الميعاد، لعبد قام بمرضاته وجانبَ سخطه، ﴿ كُمَن مَّتَعَنَهُ مَتَعَ الْخَيَوْةِ الدُنيَا ﴾ فهو يأخذ فيها ويعطي، ويأكل ويشرب، ويتمتع كما تتمتع البهائم، قد اشتغل الدنياه عن آخرته، ولم يرفع بهدئ الله رأسًا، ولم ينقد للمرسلين، فهو لا يزال كذلك، لا يتزود من دنياه إلا الخسار والهلاك.

﴿ ثُمَّ هُوَ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ مِنَ ٱلْمُحْضَرِينَ ﴾ أي: محضر للحساب، وقد علم أنه لم يقدِّم خيرًا لنفسه، وإنما قدم جميع ما يضره، وانتقل إلىٰ دار الجزاء بالأعمال، فما ظنكم إلىٰ خيرًا لنفسه،

ما يصير إليه؟ وما تحسبون ما يُصنع به؟ فليختر العاقل لنفسه، ما هو أولى بالاختيار، وأحق الأمرين بالإيثار» [«تفسير السعدي» (ص: ٦٢١)].

وقال عَنَّ: ﴿ اَعْلَمُواْ أَنَّمَا الْخَيَوةُ الدُّنْيَالَعِبُ وَلَهُوُ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرُ بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرٌ فِي الْأَمُولِ وَالْمَوْلِ وَقَالَ خُرُ بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرٌ فِي الْأَمُولِ وَالْمَوْلِ الْمَوْلِ عَيْنِ مَا الْخَيَوةُ الدُّنْيَا إِلَّا مُصَفَرًا ثُمَّ يَكُونُ حُطَلمًا وَفِي الْأَخِرَةِ عَذَابُ شَدِيدٌ وَمَغْفِرَةٌ مِّنَ اللَّهِ وَرِضْوَانٌ وَمَا الْحَيَوةُ الدُّنْيَآ إِلَّا مَتَعُ الْغُرُولِ ﴾ [الحديد: ٢٠].

قال ابن كثير هي: «يقول تعالىٰ موهنًا أمر الحياة الدنيا ومحقِّرًا لها: ﴿ ٱعۡلَمُوۤاْ أَنَّمَا الْحَيَوَةُ الدُّنِيَا لَعِبُ وَلَهُوٌ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرُ البَيْنَكُورُ وَتَكَاثُرٌ فِي ٱلْأَمُولِ وَٱلْأَوْلَادِ ﴾ أي: إنما حاصل أمرها عند أهلها هذا.

ثم ضرب تعالى مثل الحياة الدنيا في أنها زهرة فانية ونعمة زائلة فقال: ﴿ كُمْثَلِ غَيْثٍ ﴾ وهو المطر ﴿ أَعْبَ الْكُفّارَ نَبَاتُهُ ﴾ أي: يعجب الزراع نبات ذلك الزرع الذي نبت بالمطر؛ وكما يعجب الزراع ذلك، كذلك تعجب الحياة الدنيا الكفار، فإنهم أحرص شيء عليها وأميل الناس إليها، ﴿ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَلهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَكُونُ حُطَلَما ﴾ أي: يهيج ذلك الزرع فتراه مصفرًا بعد ما كان خضرًا نضرًا، ثم يكون بعد ذلك كله حطامًا، أي: يصير يبسًا متحطمًا.

هكذا الحياة الدنيا تكون أولًا شابة، ثم تكتهل، ثم تكون عجوزًا شوهاء، والإنسان كذلك في أول عمره وعنفوان شبابه غضًّا طريًّا لين الأعطاف بهي المنظر، ثم إنه يشرع في الكهولة فتتغير طباعه وينفد بعض قواه، ثم يكبر فيصير شيخًا كبيرًا، ضعيف القوى، قلى الكهولة فتتغير طباعه وينفد بعض قواه، ثم يكبر فيصير شيخًا كبيرًا، ضعيف القوى، قليل الحركة، يعجزه الشيء اليسير، كما قال تعالى: ﴿ اللَّهُ اللَّذِي خَلَقَكُم مِن ضَغْفِ ثُوتً مَعَلَ مِنْ بَغَدِ قُوَّةٍ ضَعْفَا وَشَيْبَةً يَخَلُقُ مَا يَشَاءً وَهُو الْعَلِيمُ الْقَدِيرُ ﴾ [الروم: ٥٤].

ولما كان هذا المثل دالًا على زوال الدنيا وانقضائها وفراغها لا محالة، وأن الآخرة كائنة لا محالة، حذر من أمرها، ورغب فيما فيها من الخير، فقال: ﴿ وَفِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابُ شَدِيدٌ وَمَغْفِرَةٌ مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضُونٌ وَمَا ٱلْحَيَوةُ ٱلدُّنْيَآ إِلَّا مَتَاعُ ٱلْغُرُورِ ﴾ أي: وليس في الآخرة

٢٨٦)

الآتية القريبة إلا إما هذا وإما هذا: إما عذاب شديد، وإما مغفرة من الله ورضوان.

وقوله: ﴿ وَمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَ ٓ إِلَّا مَتَعُ ٱلْغُرُورِ ﴾ أي: هي متاع فانٍ غارُّ لمن ركن إليه، فإنه يغتر بها وتعجبه حتى يعتقد أنه لا دار سواها، ولا معاد وراءها، وهي حقيرة قليلة بالنسبة إلى الدار الآخرة ﴾ [ «تفسير ابن كثير » (٨/ ٢٤) باختصار].

وقال تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُلْهِكُمْ أَمُوَلُكُمْ وَلَآ أَوْلَادُكُمْ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ ۚ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ فَأُوْلَتِهِكُ هُمُ ٱلْخَلِيمُ وِنَ ﴾ [المنافقون: ٩].

قال السعدي هي: «يأمر تعالىٰ عباده المؤمنين بالإكثار من ذكره، فإن في ذلك الربح والفلاح، والخيرات الكثيرة، وينهاهم أن تشغلهم أموالهم وأولادهم عن ذكره، فإن محبة الله، وفي ذلك فإن محبة المال والأولاد مجبولة عليها أكثر النفوس، فتقدمها علىٰ محبة الله، وفي ذلك الخسارة العظيمة، ولهذا قال تعالىٰ: ﴿وَمَن يَفْعَلُ ذَلِك ﴾ أي: يلهه ماله وولده، عن ذكر الله ﴿ فَأُولَئِكِ كَهُ مُر القِيمِ وَلَهُ الله عليه على على الله ﴿ فَأُولَئِكِ كَهُ مُر القَيمِ وَلَهُ الله عليه والنعيم المقيم؛ لأنهم آثروا ما يفني على ما يبقىٰ، قال تعالىٰ: ﴿ إِنَّمَا أَمُولُكُمْ وَأَولَلاكُمْ فِتَنَةٌ وَاللّهُ عِندَهُو آجَرُ عَظِيمٌ ﴾ المناسور السعدي (ص: ١٦٥)].

وعن عبد الله بن عمر على قال: أخذ رسول الله على بمنكبي، فقال: «كن في الدنيا كأنك غريب أو عابر سبيل». وكان ابن عمر يقول: إذا أمسيت فلا تنتظر الصباح، وإذا أصبحت فلا تنتظر المساء، وخذ من صحتك لمرضك، ومن حياتك لموتك [رواه البخارى: ٦٤١٦].

معنىٰ الحديث: لا تركن إلىٰ الدنيا ولا تتخذها وطنًا، ولا تحدث نفسك بطول البقاء فيها، ولا بالاعتناء بها، ولا تتعلق منها إلا بما يتعلق به الغريب في غير وطنه، ولا تشتغل فيها بما لا يشتغل به الغريب الذي يريد الذهاب إلىٰ أهله. وقوله: «خذ من صحتك لمرضك» أي: اشتغل حال الصحة بالطاعات بقدر يسد الخلل والنقص الحاصل بسبب المرض الذي قد يُقعِد عنها. وقوله: «ومن حياتك لموتك» أي: اغتنم أيام حياتك بالأعمال التي تنفعك عند الله تعالىٰ بعد موتك.

وعن جابر بن عبد الله وعن جابر بن عبد الله وعن أن رسول الله وعن جابر بن عبد الله وعن أن رسول الله وعن جابر بن عبد الله وعن أن رسول الله وعب أنّ هذا له بدرهم؟ فقالوا: بجدي أسك ميت، فتناوله فأخذ بأذنه، ثم قال: «أيكم يحب أنّ هذا له بدرهم؟ فقالوا: والله لو كان حيًا ما نحب أنه لنا بشيء، وما نصنع به؟ قال: «أتحبون أنه لكم؟ قالوا: والله لو كان حيًا كان عيبًا فيه؛ لأنه أسك، فكيف وهو ميت؟ فقال: «فوالله للدنيا أهون على الله، من هذا عليكم وواه مسلم: ٢٩٥٧].

«كنفته» أي: جانبه. «جدي أسك» أي: صغير الأذنين.

وعن مستورد الفهري نَطَقَ قال: قال رسول الله عَلَيْةِ: «والله ما الدنيا في الآخرة إلا مثل ما يجعل أحدكم إصبعه هذه -وأشار بالسبابة- في اليم، فلينظر بم ترجع» [رواه مسلم: ٢٨٥٨].

«اليم» البحر. «بم ترجع» أي: بم ترجع به الإصبع من الماء ومعناه: لا يعلق بها كثير شيء من الماء. ومعنىٰ الحديث: ما الدنيا بالنسبة إلىٰ الآخرة في قصر مدتها وفناء لذاتها، ودوام الآخرة ودوام لذتها ونعيمها، إلا كنسبة الماء الذي يعلق بالإصبع إلىٰ باقى البحر.

وعن أبي هريرة وَاللَّهُ عَالَى: قال رسول الله عَلَيْهُ: «انظروا إلى من هو أسفل منكم، ولا تنظروا إلى من هو أسفل منكم، ولا تنظروا إلى من هو فوقكم، فهو أجدر أن لا تزدروا نعمة الله عليكم» [رواه البخاري: ٢٤٩٠، ومسلم: ٢٩٦٣ واللفظ له].

«من هو أسفل منكم» أي: أقل منكم في المال والأولاد والجاه والصحة وغيرها من أمور الدنيا. «من هو فوقكم» أي: أكثر منكم في أمور الدنيا. «أجدر» أي: أحق. «تزدروا» أي: تحتقروا. قال النووي هذا «قال ابن جرير وغيره: هذا حديث جامع لأنواع من الخير؛ لأن الإنسان إذا رأئ من فَضُل عليه في الدنيا طلبت نفسه مثل ذلك، واستصغر ما عنده من نعمة الله تعالى، وحرص على الازدياد ليلحق بذلك أو يقاربه، هذا هو الموجود في غالب الناس. وأما إذا نظر في أمور الدنيا إلى من هو دونه فيها، ظهرت له نعمة الله تعالى عليه فشكرها، وتواضع، وفعل الخير» [«شرح مسلم» (١٨/ ٩٧)].

قال النووي هي: «معناه: أن كل مؤمن مسجون ممنوع في الدنيا من الشهوات المحرمة والمكروهة، مكلّف بفعل الطاعات الشاقة، فإذا مات استراح من هذا، وانقلب إلى ما أعد الله تعالى له من النعيم الدائم والراحة الخالصة من النقصان. وأما الكافر فإنما له من ذلك ما حصّل في الدنيا، مع قلته وتكديره بالمنغصات، فإذا مات صار إلى العذاب الدائم وشقاء ٨» [«شرح مسلم» (١٨/ ٩٣)].

وعن أبي هريرة وَأَنَّ ، أن رسول الله عَلَيْهِ قال: «يقول العبد: مالي، مالي، إنما له من ماله ثلاث: ما أكل فأفنى، أو لبس فأبلى، أو أعطى فاقتنى، وما سوى ذلك فهو ذاهب، وتاركه للناس» [رواه مسلم: ٢٩٥٩].

«مالي، مالي» أي: مالي كذا، مالي كذا، والمعنى: أنه يَعُدُّه افتخارًا. «وإنما له من ماله ثلاث» أي: أن الذي يحصل له من ماله ثلاث منافع في الجملة، لكن منفعة واحدة منها حقيقة باقية، والباقي منها صورية فانية. «ما أكل فأفنى» أي: ما أكل فانتهى أمر هذا الذي أكله. «أو لبس فأبلى» أي: لبس الثوب ثم بعد ذلك يتقطع وينتهي. «أو أعطى» أي: أعطى لله تعالى فتصدق به على الفقراء والمساكين والأقارب وذوي الحاجات. «فاقتنى» أي: ادَّخره لآخرته وهذا هو الذي ينفعه فقط. «وما سوى ذلك» أي: وما عدا ما ذكر من سائر أنواع المال من المواشي والعقار والخدم والنقود والجواهر ونحو ذلك «فهو ذاهب» أي: فإن العبد ذاهب عنه بالموت. «وتاركه للناس» أي: تاركه للورثة أو غيرهم بلا فائدة راجعة إليه، مع أن الحساب والعقاب عليه؛ إن لم يستعمله بما يرضى الله تعالىٰ.

وعن عبد الله بن عمرو بن العاص و الله الله عليه قال: «قد أفلح من أسلم، ورُزِق كفافا، وقنَّعه الله بما آتاه» [رواه مسلم: ١٠٥٤].

«كفافًا» أي: ما يكفيه دون زيادة. «وقنَّعه الله بما آتاه» أي: جعله قانعًا بما أعطاه

إياه، وجعله شاكرًا لما أعطاه، راضيًا بكل ما قدره وقضاه.

وعن النعمان بن بشير رضي قال: لقد رأيت نبيكم رضي وما يجد من الدقل ما يملأ به بطنه. [رواه مسلم: ٢٩٧٧]. «الدقل» أي: التمر الرديء.

وعن عائشة فَطَّقَا، أنها قالت: ما شبع آل محمد عَلِيَّةٍ من خبز شعير يومين متتابعين، حتى قُبض رسول الله عَلِيَّةِ. [رواه البخاري: ٥٤١٦، ومسلم: ٢٩٧٠]. «قُبض» أي: توفي.

وعن سهل بن سعد رضي قال: قال رسول الله عليه الله عليه الله عند الله عند الله جناح بعوضة ما سقى كافرًا منها شربة ماء» [رواه الترمذي: ٢٣٢٠].

أي: لو كان للدنيا أدنى قدر عند الله ما متَّع الكافر منها أدنى تمتع، وهذا أوضح دليل وأعدل شاهد على حقارة الدنيا.

وعن عبد الله بن عمرو بن العاص وعن عبد الله بن عمرو بن العاص وعن عبد الله بن عمرو بن العاص الله الله عبد الله: ألك امرأة تأوي إليها؟ قال: نعم، قال: ألك مسكن تسكنه؟ قال: نعم، قال: فأنت من الأغنياء، قال: فإن لى خادمًا، قال: فأنت من الملوك.

وعن أبي هريرة وهم قال: لقد رأيت سبعين من أصحاب الصفة ما منهم رجل عليه رداء، إما إزار وإما كساء، قد ربطوا في أعناقهم، فمنها ما يبلغ نصف الساقين، ومنها ما يبلغ الكعبين، فيجمعه بيده، كراهية أن تُرئ عورته [رواه مسلم: ٤٤٢].

«أصحاب الصفة» هم فقراء المهاجرين، ومن لم يكن له منهم منزل يسكنه، فكانوا يأوون إلى موضع مظلَّل في مسجد المدينة يسكنونه. «رداء» هو ما يستر أعلي

البدن فقط. «إزار» أي: يلبس إزارًا فقط وهو ما يستر أسفل البدن. يعني: لم يكن رجل منهم عليه رداء وإزار، بل لم يكن له إلا إزار واحد يستر به عورته، أو كساء واحد.

وعن سفيان الثوري هج قال: «الزهد في الدنيا: قِصَر الأمل، ليس بأكل الغليظ، ولا لبس الصوف» [«الزهد» لوكيع (ص: ٢٢٢)، «مصنف ابن أبي شيبة» (٣٥٦٨٣)].

وعن محمد بن كعب القرظي قال: «إذا أراد الله بعبد خيرًا زهّده في الدنيا، وفقهه في الدين، وبصّره عيوبه، ومن أوتيهن أوتي خير الدنيا والآخرة» [«الزهد» لوكيع (ص: ٢١٧)]. وعن يوسف بن أسباط على قال: «من صبر على الأذى، وترك الشهوات، وأكل الخبز من حلاله، فقد أخذ بأصل الزهد» [«الزهد» لابن أبي الدنيا (ص: ٢١٣)].

## الثمرات المترتبة على الزهد في الدنيا وقصر الأمل فيها:

- الزاهد لا يفرح فرح بَطَر وتكبُّر بما يأتيه من الدنيا، وإنما يحمد الله علىٰ ذلك ويشكره علىٰ إنعامه، بخلاف من امتلأ قلبه بالدنيا فإنه يبطر ويتكبر إذا ما أتته النعم.
- الزاهد لا يحزن على شيء فاته من الدنيا، بل يصبر، ويوقن أن ما عند الله في الآخرة هو خير له من متاع الدنيا الزائل.
  - الزاهد قد ضمن له الرسول عَلَيْ الفلاح في الدنيا والآخرة.
- الزهد في الدنيا والصبر على شدائدها ثوابه الجنة، بل فقراء المسلمين يسبقون الأغنياء يوم القيامة إلى الجنة.
- الزهد من أعظم ما ينجِّي من عذاب الآخرة؛ لأنه يُخرج من النفس كل شهوة حرمها الله.
- الزهد هو مفتاح الإخلاص في الأعمال؛ فإنك تجد الذي في قلبه حب الدنيا كثيرًا ما تكون أعماله التي ظاهرها طلب الآخرة يقصد بها تحصيل بعض متاع الدنيا، كتحصيل الثناء من الناس ونحو ذلك.
- قِصَر الأمل هو الطريق الأعظم لإصلاح القلوب، والإقبال بها على الله تعالى.

- من قَصُر أمله انقطع حب الدنيا من قلبه، وأقبل بكليته على ما ينفعه في آخرته، بخلاف من طال به الأمل واستدرجه الشيطان باستبعاد الأجل.

## الوسائل المعينة على الزهد وقصر الأمل:

- إن مما يعين على الزهد في الدنيا النظر إليها بعين الزوال لتصغر في عين العبد، فيسهل عليه الإعراض عنها.
- التدبر في نصوص الوحي من كتاب وسنة، وكيف أن الله تعالى احتقرها وهوَّن من شأنها.
- أن ينظر فيما أعده الله تعالىٰ لعباده الصالحين ويقارن بينه وبين متاع الدنيا، فعن أنس بن مالك على قال: قال رسول الله على: «يؤتىٰ بأنعم أهل الدنيا من أهل الناريوم القيامة، فيُصبغ في النار صبغة، ثم يقال: يا ابن آدم هل رأيت خيرًا قط؟ هل مر بك نعيم قط؟ فيقول: لا، والله يا رب. ويؤتىٰ بأشد الناس بؤسًا في الدنيا، من أهل الجنة، فيُصبغ صبغة في الجنة، فيقال له: يا ابن آدم هل رأيت بؤسًا قط؟ هل مر بك شدة قط؟ فيقول: لا، والله يا رب ما مر بي بؤس قط، ولا رأيت شدة قط» [رواه مسلم: ٢٨٠٧].
  - -الاقتداء بالنبي عَلَيْة وما كان عليه هو وأصحابه من الزهد والتقلل من الدنيا.
- النظر في سير سلف الأمة وتراجم أهل العلم والفضل، وما كانوا عليه من الزهادة والورع.
- النظر إلى نعيم الدنيا وكيف أنه لا يصفو لأحد، فإنه ما من نعيم من نعيم الدنيا إلا والغالب أن فيه كدرًا، فالطعام الذي يأكله الإنسان إن زاد منه أمرضه في أحيان كثيرة، والجماع من أكثر منه أضر ببدنه وأضعف القوة، وكذا في كثير من ملاذ الدنيا، وهذا بعكس ملاذ الآخرة ومتاعها فإنه لا كدر فيه البتة، وليس فيه ما تُخشئ عاقبته.
- الاستعانة بالله تعالى؛ لأن حمل النفس على الزهد في الدنيا شاقٌ عليها، ولا يمكن للعبد أن يأتى به على وجهه إلا بإعانة الله له وتوفيقه إليه.

# ₩ ٤٦. بر الوالدين

إن بر الوالدين من أهم المهمات، وأوجب الواجبات، وأعظم القربات، وأجلً الطاعات، ويأتي في المنزلة الثانية بعد توحيد الله تعالى وطاعة رسوله على وذلك لما للوالدين من عظيم الفضل على الأبناء، فإنهما سبب وجودهم في هذه الحياة، وهما من أفنيا أعمارهما في رعايتهم وتربيتهم حتى كبروا.

وحقيقة بر الوالدين: الإحسان إليهما بالقول والفعل، وترك عقوقهما أو الإساءة إليهما بالقول والفعل، وتحمُّل ما إليهما بالقول والفعل، وطاعتهما فيما يأمران به في غير معصية لله تعالىٰ، وتحمُّل ما يحصل منهما من أذى تقربًا إلىٰ الله تعالىٰ.

## الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أن بر الوالدين من أهم شعب الإيمان:

قال تعالىٰ سبحانه: ﴿ وَٱعۡبُدُواْ ٱللَّهَ وَلَا تُشۡرِكُواْ بِهِ صَنَيۡ ۗ وَبِٱلْوَلِدَيْنِ إِحۡسَانَا ﴾ [النساء: ٣٦].

وقال ﷺ: ﴿ قُلْ تَعَالَوْاْ أَتُـلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمُّ أَلَّا تُشْرِكُواْ بِهِ صَنْيَأً وَبِٱلْوَالِدَيْنِ إِحْسَانَا﴾ [الأنعام: ١٥١].

وقال تعالىٰ: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعَبُدُوۤاْ إِلَّاۤ إِيّاهُ وَ بِٱلْوَلِدَيْنِ إِحۡسَـنَاۤ إِمَّا يَبَلُغَنَّ عِندَكَ ٱلۡكِبَرَ اَحۡدُهُمَا أَوْ كِلَاهُمَا فَكُلَ لَهُمَا فَوَلَا لَهُمَا فَوَلَا لَهُمَا فَوَلَا لَهُمَا فَوَلَا كَرِيمًا ۞ وَٱخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الذُلِّ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ وَقُل رَّبِ ٱرْحَمْهُمَا كَمَا رَبِيَانِ صَغِيرًا ﴾ [الإسراء: ٢٣-٢٤].

وقال سبحانه: ﴿ وَوَصَيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ حَمَلَتُهُ أُمُّهُ، وَهِنَا عَلَى وَهْنِ وَفِصَلُهُ، فِي عَامَيْنِ أَنِ ٱشْكُرْ لِى وَلَوَالِدَيْكَ إِلَى ٱلْمِصِيرُ ۞ وَإِن جَهَدَاكَ عَلَىٓ أَن تُشْرِكَ بِهِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عَامَيْنِ أَنِ ٱشْكُرْ لِى وَلَوَالِدَيْكَ إِلَى ٱلْمُصِيرُ ۞ وَإِن جَهَدَاكَ عَلَىٓ أَن تُشْرِكَ بِهِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عَلَمٌ فَلَا تُطِعْهُمَ أَوْصَاحِبْهُمَا فِي ٱلدُّنْيَامَعُرُوفًا وَآتَبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى اللهُ ثُمَّ إِلَى مَرْجِعُكُمْ عَلَيْنَ كُرُ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [لقمان: ١٤، ١٥].

وقال سبحانه: ﴿ وَإِذْ أَخَذُنَا مِيثَقَ بَنِيَ إِسْرَآءِيلَ لَا تَعۡبُدُونَ إِلَّا ٱللَّهَ وَبِٱلْوَلِدَيُنِ إِحۡسَانَا﴾ [البقرة: ٨٣].

وعن عبد الله بن مسعود رَفِي قال: سألت رسول الله على قلت: يا رسول الله، أي العمل أفضل؟ قال: «الصلاة على ميقاتها». قلت: ثم أي؟ قال: «ثم بر الوالدين». قلت: ثم أي؟ قال: «الجهاد في سبيل الله» [رواه البخاري: ٢٧٨٢، ومسلم: ١٣٧].

وعن عبد الله بن عمر و تعلق قال: جاء رجل إلى النبي على فاستأذنه في الجهاد، فقال: «أحي والداك؟». قال: نعم. قال: «ففيهما فجاهد» [رواه البخاري: ٣٠٠٤، ومسلم: ٢٥٤٩]. أي: ابذل جهدك في إرضائهما وبرهما، فيُكتب لك أجر الجهاد في سبيل الله تعالىٰ.

وعن أبي هريرة وَالله عَلَيْهُ قال: جاء رجل إلى رسول الله عَلَيْهُ فقال: يا رسول الله، من؟ أحق الناس بحسن صحابتي؟ قال: «أمك». قال: ثم من؟ قال: «ثم أمك». قال: «ثم أمك». قال: «ثم أبوك» [رواه البخاري: ٩٧١، ومسلم: ٢٥٤٨].

ومعنىٰ قوله: «من أحق الناس بحسن صحابتي؟» أي: من أولىٰ الناس بمعروفي وبري ومصاحبتي المقرونة بلين الجانب وطيب الخلق وحسن المعاشرة.

وعن أبي هريرة في ، عن النبي على قال: «رغم أنف، ثم رغم أنف، ثم رغم أنف، ثم رغم أنف». قيل: من يا رسول الله؟ قال: «من أدرك أبويه عند الكبر أحدهما أو كليهما فلم يدخل الجنة» [رواه مسلم: ٢٥٥١]. «رغم أنف»: أي: ذل وصغر.

وعن عبد الله بن عمر على أن رجلًا من الأعراب لقيه بطريق مكة، فسلم عليه عبد الله، وحمله على حمار كان يركبه، وأعطاه عمامة كانت على رأسه فقال له أصحابه: أصلحك الله، إنهم الأعراب وإنهم يرضون باليسير. فقال عبد الله: إن أبا هذا كان ودا -أي: صديقًا ومحبًا - لعمر بن الخطاب، وإني سمعت رسول الله على يقول: «إن أبر البر صلة الولد أهل ود أبيه» [رواه مسلم: ٢٥٥٢].

عن عبد الله بن عمرو بن العاص فطف قال: إن أبي شكاني إلى رسول الله والله والله

٢٩٤ ٢٩٤

وعن أنس بن مالك رَفِي قال: قال رسول الله ﷺ: «من سره أن يُمَدَّ له في عمره، ويزاد في رزقه، فليبر والديه، وليصل رحمه» [رواه أحمد: ١٣٨١١].

وعن عبد الله بن عمرو على قال: جاء رجل إلى رسول الله على فقال: جئت أبايعك على الهجرة، وتركت أبواي يبكيان، فقال: «ارجع عليهما فأضحكهما كما أبكيتهما» [رواه أبو داود: ٢٥٢٨].

وعن عطاء بن يسار، عن ابن عباس على أنه أتاه رجل فقال: إني خطبت امرأة فأبت أن تنكحني، وخطبها غيري فأحبت أن تنكحه، فغرتُ عليها فقتلتها؛ فهل لي من توبة؟ قال: أمك حية؟ قال: لا، قال: تب إلى الله في وتقرب إليه ما استطعت. قال عطاء: فذهبت فسألت ابن عباس: لم سألته عن حياة أمه؟ فقال: إني لا أعلم عملًا أقرب إلى الله في من بر الوالدة [رواه البخاري في «الأدب المفرد»: ٤].

وعن عبد الله بن عمر فط قال: «رضا الرب في رضا الوالد، وسخط الرب في سخط الوالد» [رواه البخاري في «الأدب المفرد»: ٢].

## ثمرات بر الوالدين:

من خلال النصوص السابقة من الكتاب والسنة يمكننا استخلاص ثمرات بر الوالدين، وهي:

- بر الوالدين من أعظم ما يقرب العبدَ إلى الله تعالى.
  - أنه سبب لرضا الله تعالىٰ عن العبد.
- أنه من أسباب غفران الذنوب، وسبب لدخول جنة الخلد.
  - أنه من أسباب طول العمر، وزيادة الرزق.
  - من بر والديه كان ذلك سببًا في بر أبنائه له.
- أنه يضمن للعبد عدم الشقاء في الدنيا والآخرة، كما قال تعالىٰ: ﴿ وَبَرُّا بِوَالِدَ قِي وَلَمْ يَجْعَلْنِي جَبَّارًا شَقِيًّا ﴾ [مريم: ٣٢].

- أنه من أسباب ترابط الأسرة وشيوع الألفة والتعاون بين أفرادها.

- أنه يرفع عن كاهل المجتمع عبء رعاية كبار السن، بما في ذلك الحاجة لإنشاء دور رعاية المسنين التي نجدها منتشرة في البلاد غير المسلمة.

#### الأسباب والوسائل المعينة على بر الوالدين:

- استعانة العبد بالله على و ذلك بإحسان الصلة به؛ عبادة و دعاء و التزامًا بما شرع، عسى أن يوفقه و يعينه على بر و الديه.
- استحضار فضائل البر وعواقب العقوق؛ فإن معرفة ثمرات البر واستحضار حسن عواقبه من أكبر الدواعي إلى فعله وتمثله والسعي إليه، كذلك النظر في عواقب العقوق، وما يجلبه من هم وغم وحسرة وندامة، كل ذلك مما يعين على البر ويحمي من العقوق.
- توطين النفس على البر: فينبغي للمرء أن يوطن نفسه على بر والديه، وأن يتكلف ذلك ويجاهد نفسه عليه؛ حتى يصبح سجية له وطبعًا.
- استحضار فضل الوالدين على الإنسان، فهما سبب وجوده في هذه الدنيا، وهما اللذان تعبا من أجله، وأو لياه خالص الحنان والمودة، وربيًاه حتى كبر.
  - معرفة أن الوالدين هما أحق الناس بحسن الصُّحبة والمعاملة.
  - أن يعلم العبدُ أن بر الوالدين من أعظم أسباب البركة في الحياة الدنيا.
- التربية السليمة من الوالدين لأبنائهما؛ بأن يعلِّم الوالد ولده كيف يعامل أباه وأمه وكيف يحترمهما.
- أن يربي الوالدان أبناءهما على الشرع والعمل به، فينشأ الولد صالحًا يعرف حق والديه.
- أن يعلم أنه مهما أحسن إلى والديه فإنه لم يجزهما حقهما، وأن حقهما أعظم من جميع إحسانه، فعن أبى هريرة فَالَّنَّ قال: قال رسول الله عَلَيْة: «لا يجزى ولدُّ والدًا،

إلا أن يجده مملوكًا فيشتريه فيعتقه» [رواه مسلم: ١٥١٠]. أي: لا يقوم ولد بما لأبيه عليه من حق، ولا يكافئه بإحسانه به، إلا أن يصادفه مملوكًا فيعتقه.

ورأى ابن عمر تشخصاً رجلًا قد حمل أمه على رقبته وهو يطوف بها حول الكعبة، فقال الرجل: يا ابن عمر، أتراني جازيتها؟ قال: لا، ولا بطلقة واحدة من طلقاتها، ولكن قد أحسنت، والله يثيبك على القليل كثيرًا. [ينظر: «الكبائر» للذهبي (ص: ٤٢)].



# 🗯 ۷۶. علة الرحم 🛸

صلة الرحم من أهم شعب الإيمان، ومن أعظم أخلاق الإسلام، ومن أوجب واجبات الدين، فقد خلق الله البشر وجعلهم نسبًا وصهرًا، فجعل بينهم روابط وصلات، وأوجب عليهم المحافظة على هذه الروابط وعدم قطع هذه الصلات، وأمر بوصلها بالمال والسؤال وكل أنواع البر، وحذر سبحانه وتعالى من قطع هذه الأرحام أشد التحذير، فجعله من كبائر الذنوب.

ولقد كان من الأمور الظاهرة لبعثة النبي عَلَيْ أنه يأمر بصلة الرحم، ففي قصة جعفر بن أبي طالب والمحمد في حديثه مع النجاشي أنه قال له: «وأَمَرَنا بصدق الحديث، وأداء الأمانة، وصلة الرحم، وحسن الجوار، والكف عن المحارم والدماء» [رواه أحمد: ١٧٤٠]. والأرحام: هم الأقارب من جهة الأب ومن جهة الأم.

وصلة الرحم: هي الإحسان إلى الأقارب على حسب حال الواصل والموصول، فتارة تكون بالمال، وتارة بالخدمة، وتارة بالزيارة والسلام، وتارة بالدعوة وتعليم العلم وغير ذلك.

ولا خلاف أن صلة الرحم واجبة في الجملة، وقطيعتها معصية كبيرة، ولكن الصلة درجات بعضها أرفع من بعض، وأدناها ترك المهاجرة بالكلام ولو بالسلام، ويختلف ذلك باختلاف القدرة والحاجة فمنها واجب، ومنها مستحب، ولو وصل بعض الصلة، ولم يصل غايتها لا يسمئ قاطعًا، ولو قصر عما يقدر عليه وينبغي له لا يسمئ واصلًا. وقطيعة الرحم تكون بهجرهم، والإعراض عن الزيارة المستطاعة لهم، وعدم

وقطيعة الرحم تكون بهجرهم، والإعراض عن الزيارة المستطاعة لهم، وعدم مشاركتهم في مسراتهم، وعدم مواساتهم في أحزانهم، كما تكون بتفضيل غيرهم عليهم في الصلات والعطاءات الخاصة، التي هم أحق بها من غيرهم.

۲۹A (۲۹۸)

# الأدلة من الكتاب والسنة على أن صلة الرحم من أهم شعب الإيمان:

قال تعالىٰ: ﴿ ٱلَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ ٱللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيشَقِهِ - وَيَقَطَعُونَ مَاۤ أَمَرَ ٱللَّهُ بِهِ ۖ أَن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ أَوْلَهَاكَ هُمُ ٱلْخَلْسِرُونِ ﴾ [البقرة: ٢٧].

وقال سبحانه: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ ٱللَّهِ مِنْ بَعَدِ مِيثَقِهِ وَيَقَطَعُونَ مَا أَمَرَ ٱللَّهُ بِهِ عَ أَن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ أُوْلِيَهِ كَالُهُمُ ٱللَّعَنَةُ وَلَهُمْ سُوَّءُ ٱلدَّارِ ﴾ [الرعد: ٢٥].

﴿ وَيَقَطَعُونَ مَا أَمَر اللَّهُ بِهِ ۚ أَن يُوصَلَ ﴾ أي: ويقطعون الرحم التي أمرهم الله بوصلها. [«تفسير الطبري» (١٣/ ١٤٥)].

و قال عَلَيْ : ﴿ وَٱتَّقُواْ اللَّهَ ٱلَّذِي تَسَآءَ لُونَ بِهِ - وَٱلْأَرْحَامَ ۚ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ [النساء: ١].

أي: واتقوا الأرحام أن تقطعوها، ولكن برُّوها وصِلُوها [«تفسير ابن كثير» (٢/ ٢٠٦)]. وقال تبارك اسمه: ﴿وَأَوْلُواْ ٱلْأَرْحَامِ بِعَضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضِ فِي كِتَبِ ٱللَّهِ ﴾ [الأحزاب: ٦].

﴿ وَأَوْلُواْ ٱلْأَرْعَامِ ﴾ أي: الأقارب، قربوا أو بعدوا ﴿ بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضِ فِي كِتَبِ ٱللّهِ ﴾ أي: في حكمه، فيرث بعضهم بعضًا، ويبر بعضهم بعضًا، فهم أولىٰ من الحلف والنصرة. [ «تفسير السعدي» (ص: ٢٥٩)].

وقال تعالىٰ: ﴿ فَهَلَ عَسَيْتُمْ إِن تَوَلِّيَتُمْ أَن تَفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَتُقَطِّعُواْ أَرْحَامَكُمْ ۞ أَوْلَيْتُمْ أَنْ يَعْنَاهُمُ ٱللَّهُ فَأَصَمَّهُمْ وَأَعْمَى آَبْصَارَهُمْ ﴾ [محمد: ٢٢- ٢٣].

وقوله: ﴿ فَهَلَ عَسَيْتُمْ إِن تَوَلَّيْتُمْ ﴾ أي: عن الجهاد ونكلتم عنه ﴿ أَن تُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَيُقَطِّعُواْ أَرْحَامَكُمْ ﴾ أي: تعودوا إلى ما كنتم فيه من الجاهلية الجهلاء، تسفكون الدماء وتقطعون الأرحام؛ ولهذا قال: ﴿ أُولَتِكَ ٱلَّذِينَ لَعَنَهُمُ ٱللَّهُ فَأَصَمَّهُمُ وَأَعْمَى آبَصَكَرَهُمْ ﴾ وتقطعون الأرحام؛ ولهذا قال: ﴿ أُولَتِكَ ٱلَّذِينَ لَعَنَهُمُ ٱللَّهُ فَأَصَمَّهُمُ وَأَعْمَى آبَصَكَرَهُمْ ﴾ وهذا نهي عن الإفساد في الأرض عمومًا، وعن قطع الأرحام خصوصًا، بل قد أمر الله تعالىٰ بالإصلاح في الأرض وصلة الأرحام، وهو الإحسان إلىٰ الأقارب في المقال والأفعال وبذل الأموال. [«تفسير ابن كثير» (٧/ ٣١٧)].

وعن أبي هريرة وَ النبي عَلَيْهِ قال: «خلق الله الخلق، فلما فرغ منه قامت الرحم، فأخذت بحقو الرحمن، فقال: مه، قالت: هذا مقام العائذ بك من القطيعة، قال: ألا ترضين أن أصل من وصلك، وأقطع من قطعك، قالت: بلى يا رب، قال: فذاك». قال أبو هريرة: اقرءوا إن شئتم: ﴿ فَهَلَ عَسَيْتُمْ إِن تَوَلِّيْتُمْ أَن تُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَتُقَطِّعُواْ أَرْحَامَكُمْ ﴾ [محمد: ٢٢] [رواه البخاري: ٤٨٣٠، ومسلم: ٢٥٥٤].

«هذا مقام العائذ بك من القطيعة» أي: إني ألتجئ إليك وأستغيث بك أن يقطعني أحد. «أصل من وصلكِ» صلة الله لعباده عبارة عن لطفه بهم ورحمته إياهم وعطفه بإحسانه ونعمه، أو صلتهم بأهل ملكوته الأعلىٰ وشرح صدورهم لمعرفته وطاعته. «وأقطع من قطعك» أي: فلا أرحمه.

وعن عائشة والت: قال رسول الله والله والله

وعن أبي أيوب الأنصاري والمنافي الله على على على عمل أعمله يدنيني من الجنة، ويباعدني من النار، قال: «تعبد الله لا تشرك به شيئًا، وتقيم الصلاة، وتؤتي الزكاة، وتصل ذا رحمك»، فلما أدبر، قال رسول الله ويهيه: «إن تمسك بما أُمر به دخل الجنة» [رواه البخاري: ١٣٩٦، ومسلم: ١٣].

وعن ميمونة بنت الحارث وعن ، أنها أعتقت وليدة ولم تستأذن النبي والله الله الله أني أعتقت وليدي، قال: كان يومها الذي يدور عليها فيه، قالت: أشعرت يا رسول الله أني أعتقت وليدي، قال: «أما إنك لو أعطيتها أخوالكِ كان أعظم لأجركِ» [رواه البخاري: ٢٥٩٢، ومسلم: ٩٩٩].

قوله: «وليدة» أي: جارية. «يدور عليها فيه» أي: يبيت عندها. «أشعرتَ» أي: أعلمتَ. «أعظم لأجرك» أي: أكثر ثوابًا لكِ.

وعن أنس بن مالك نطاق قال: سمعت رسول الله عليه يقول: «من سره أن يُبسط له

في رزقه، أو يُنسأ له في أثره، فليصل رحمه» [رواه البخاري: ٢٠٦٧، ومسلم: ٢٥٥٧]. «وينسأ له في أثره»؛ أي: يؤخر في أجله.

وعن أبي هريرة والله عن النبي والله قال: «تعلَّموا من أنسابكم ما تصلون به أرحامكم، فإن صلة الرحم محبة في الأهل، مثراة في المال، منسأة في الأثر» [رواه الترمذي: ١٩٧٩].

قال الملاعلي القاري هي: «تعلموا من أنسابكم» أي: من أسماء آبائكم وأجدادكم وأعمامكم وأخوالكم وسائر أقاربكم. «ما تصلون به أرحامكم» المعنى: تعرفوا أقاربكم من ذوي الأرحام ليمكنكم صلة الرحم، وهي التقرب لديهم والشفقة عليهم والإحسان إليهم. «فإن صلة الرحم محبة في الأهل» أي: سبب للحب والمودة في أهل الرحم. «مثراة في المال» أي: سبب لكثرة المال. «منسأة في الأثر» أي: سبب لتأخير الأجل وموجب لزيادة العمر [«مرقاة المفاتيح» (٧/ ٣٠٩١)].

وعن علي بن أبي طالب رضي عن النبي على قال: «من سره أن يُمَدَّ له في عمره، ويوسَّع له في رزقه، ويُدفع عنه ميتة السوء، فليتق الله وليصل رحمه» [رواه أحمد: ١٢١٣]. وعن عائشة رضي أن النبي على قال لها: «صلة الرحم، وحسن الخلق، وحسن الجوار، يعمران الديار، ويزيدان في الأعمار» [رواه أحمد: ٢٥٢٥٩].

وعن أبي ذر تَوَقَّ قال: أمرني خليلي عَلَيْ بسبع: أمرني بحب المساكين، والدنو منهم، وأمرني أن أنظر إلى من هو فوقي، وأمرني أن أصل الرحم وإن أدبرت... [رواه أحمد: ٢١٤١٥].

قوله: «وأمرني أن أصل الرحم وإن أدبرت» أي: وإن غابت أو بعدت، وقيل: وإن قُطعت كما ورد: «صِل من قطعك».

وعن أبي هريرة والله من وجلًا قال: يا رسول الله إن لي قرابة أصلهم ويقطعوني،

وأحسن إليهم ويسيئون إليّ، وأحلم عنهم ويجهلون عليّ، فقال: «لئن كنتَ كما قلتَ، فكأنما تُسِفُّهم الملّ ولا يزال معك من الله ظهير عليهم ما دمت على ذلك» [رواه مسلم: ٢٥٥٨].

قوله: «ويجهلون عليّ أي: يسيئون إليّ ويشتمونني. «تُسِفُّهم» أي: تطعمهم. «الملّ هو الرماد الحار، أي: كأنما تطعمهم الرماد الحار. «ظهير» أي: معين ودافع الأذاهم.

وعن حكيم بن حزام وَ أَنْ وَجَلَّا سأل رسول الله وَ عَنْ عن الصدقات أيها أفضل؟ قال: «على ذي الرحم الكاشح» [رواه أحمد: ١٥٣٢٠].

قوله: «الكاشِح» أي: الذي يضمر عداوته في كشحه، وهو خصره (أي: وسطه)؛ يعني: أنَّ أفضلَ الصدقةِ الصدقةُ علىٰ ذي الرحم المضمرِ العداوةَ في باطنه.

وعن أبي بكرة والله النبي والله قال: «إن أعجل الطاعة ثوابًا صلة الرحم، حتى إن أهل البيت ليكونوا فجرة، فتنمو أموالهم، ويكثر عددهم إذا تواصلوا، وما من أهل بيت يتواصلون فيحتاجون» [رواه ابن حبان: ٤٤٠].

#### الثمرات المترتبة على صلة الرحم:

لصلة الرحم من الآثار الحميدة والفوائد الجليلة ما يحفِّز كل عاقل للقيام بها، نذكر منها:

- أنها علامة كمال الإيمان وحسن الإسلام.
- أنها من أسباب دخول الجنة، والبعد عن النار.
- أن فِعل الخير في ذي الرحم يضاعَف ثوابه علىٰ غيره، فالصدقة عليهم يضاعَف أجرها علىٰ الصدقة علىٰ غيرهم.
- أنها من أحب الأعمال إلى الله تعالى، فبها يرتفع مقام العبد عند ربه، كما أن الجزاء من جنس العمل فمن عمل ما يحبه الله، أحياه الله على ما يحبه، وأعطاه في

٣٠٢ أَنْ الْمُكَانِّ

الآخرة ما يسره.

- أنها تدفع العذاب عن العبد؛ فمن لم يصل رحمه كان قاطعًا، وقد توعد الله تعالىٰ القاطع بعدم دخول الجنة ولعنه ووصفه بالمفسد في الأرض.
- أنها من أعظم أسباب السعة في الأرزاق، وكثرة الأموال والأولاد، والبركة فيهم.
  - أنها من أسباب طول العمر والبركة فيه.
  - أنها سبب في الفوز برضى الرب سبحانه وتعالى.
  - أن بها يوفِّق اللهُ تعالىٰ العبدَ إلىٰ طاعته والتقرب إليه.
- أن فيها تقويةً لأواصر العلاقات الاجتماعية بين أفراد الأسرة الواحدة، مع كثرة الخيرات في أرجاء المجتمع المسلم، وانتشار روح المحبة والألفة بين الناس.
  - أنها سبب للمحبة بين الأقارب والأهل، فبها يطيب العيش وتحصل السعادة.
- أنها سبب الستصحاب العبدِ الواصل لمعيَّة النصر والتأييد من الله القوي العزيز.
  - أنها تدفع عن العبد الشرور وميتة السوء.

## الأسباب والوسائل العينة على صلة الرحم:

- الخوف من الله تعالىٰ؛ فإنه قد لعن قاطع الرحم، ووصفه بالإفساد في الأرض.
- التربية السليمة من الأهل لأبنائهم، وتعويدهم على صلة الرحم؛ ليقتدوا بذلك ويطبقوه عندما يكبروا، وعدم بث روح العداوة في نفوسهم تجاه أقاربهم، حتى وإن كان هؤلاء الأقارب ممن صدر منهم ما يوجب التقاطع.
- أن يتذكر المسلم فضل صلة الرحم، فيكون باعثًا له على المحافظة عليها، ويكون ذلك بطلب العلم النافع من الكتاب والسنة.
- ترك سوء الظن، فإن كثيرًا من الأقارب إنما حصل بينهم التقاطع لأجل سوء الظن بينهم.
- أن يتيقن مَن تسوِّل له نفسه بترك صلة الرحم أنه ما يدفعه إلىٰ ذلك إلا الشيطان؛

فإن أعظم ما يحاول الشيطان بثه بين الناس هي العداوة والبغضاء، خصوصًا بين الأقارب، قال تعالىٰ: ﴿ وَقُل لِّعِبَادِى يَقُولُواْ ٱلَّتِي هِىَ أَحْسَنُ ۚ إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ يَنْزَغُ بَيْنَهُمُ ۚ إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ يَنزَغُ بَيْنَهُمُ ۚ إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

- قبول الأعذار والصفح عن الإساءة، فهي من أخلاق الأنبياء والمرسلين صلوات الله وسلامه عليهم، ويُضرب المثل في ذلك بيوسف عليه السلام رغم ما فعله إخوته به؛ إلا أنه عفىٰ عنهم وتجاوز عن فعلتهم؛ ليبقى حبل الود موصولًا بينهم.
- الجود بالنفس والمال على الأرحام دون انتظار المقابل منهم، واجتناب المنة عليهم وتحميلهم ما لا طاقة لهم به، والتواضع وحسن الخلق معهم، والصبر والترفع عن أخطائهم وزلاتهم، وإحسان الظن بهم، وعدم الإكثار من لومهم ومعاتبتهم.
- الحرص على تجميع الأقارب فيما بينهم؛ كدعوتهم في المناسبات والولائم، وزيارتهم، والتواصل معهم على الهاتف.
- حل المشكلات العائلية بالمشورة واللطف، خاصة ما يتعلق بقضايا الميراث.
- الحذر من أن تتسرب إلينا ثقافة غير المسلمين مما هو مبثوث في إعلامهم الفاسد، وما هو واقع في مجتمعاتهم، من تفكك العلاقات الاجتماعية بين الأسرة الواحد وبين الشخص وأقاربه، بل بعض ما يعرضونه في قنواتهم المضلة يصور للعداوة بين الإخوة والتقاتل بينهم.

# 🗯 ۸۶. التوبة 🛸

من مظاهر رحمة الله بعباده أن شرع لهم التوبة والإنابة إليه، وحثَّهم عليها، ورغَّبهم فيها، ووعد التائب بالرحمة والغفران مهما بلغت ذنوبه، وهي دعوة الأنبياء قاطبة لأقوامهم، وقد تضافرت دلائل الكتاب والسنة على وجوب التوبة على كل مسلم، ولزوم المبادرة إليها، وأجمع على ذلك أئمة الإسلام رحمهم الله تعالىٰ.

والتوبة: هي الندم على ما سلف من المعاصي، مع الإقلاع عنها في الحال، والعزم على عدم العودة إليها؛ خوفًا من الله وحياءً منه.

# إذا عُلم ذلك، فإن التائب لا يكون تائبًا حقًا إلا إذا توفرت في توبته ستة شروط:

الشرط الأول: الإخلاص لله، بأن يكون قصدُ الإنسان بتوبته وجه الله على الله الله الله على الله على المناك مراءاة الناس والتقرب إليهم، ولا يقصد بذلك دفع الأذية من السلطات وولي الأمر، قال تعالى: ﴿ وَمَا أَمُرُوٓا إِلَّا لِيَعۡبُدُوا اللهَ مُخۡلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ حُنَفَآةَ ﴾ [البينة: ٥].

الشرط الثاني: ندم القلب على المعصية، والندم هو توجع القلب على الشيء. عن ابن معقل، قال: دخلت مع أبي على عبد الله بن مسعود رفي في فسمعته يقول: قال رسول الله على: «الندم توبة»، فقال له أبي: أنت سمعت النبي على يقول: «الندم توبة»، قال: «نعم». [ابن ماجه: ٢٥٥٤].

الشرط الثالث: الإقلاع عن المعصية في الحال، فإن ادعىٰ العاصي أنه قد تاب دون إقلاع فهذه توبة كاذبة.

الشرط الرابع: العزم علىٰ عدم العودة إليها في المستقبل.

الشرط الخامس: أن تكون قبل معاينة الموت، قال تعالى: ﴿ وَلَيْسَتِ ٱلتَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيِّ السَّيِّ التَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيِّ الْسَاء: ١٨].

الشرط السادس: أن تكون التوبة قبل طلوع الشمس من مغربها، وهي علامة من علامات الساعة الكبرى، قال تعالىٰ: ﴿ هَلْ يَنظُرُونَ إِلّا أَن تَأْتِيهُمُ ٱلْمَلَتِهِكَةُ أَوْ يَأْتِى رَبُّكَ أَوْ يَأْتِى بَعْضُ عَلامات الساعة الكبرى، قال تعالىٰ: ﴿ هَلْ يَنظُرُونَ إِلّا أَن تَأْتِيهُمُ ٱلْمَلَتِهِكَةُ أَوْ يَأْتِى رَبِّكَ أَوْ يَأْتِى بَعْضُ عَلَيْ وَمِن اللهُ عَلَيْ عَلَىٰ اللهُ عَلَيْ وَمَ يَأْتِى بَعْضُ عَلَيْ وَمَ يَأْتِى بَعْضُ عَلَيْ وَمَ اللهُ عَلَيْ فَلَ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ الرواه مسلم: ٢٧٠٣]. الله عَلَيْهِ الرواه مسلم: ٢٧٠٣].

فهذه الشروط فيما إذا كان الذنب بين العبد وربه، كشرب الخمر مثلًا. وأما إذا كان الذنب يدخل فيه حق العباد، فلا بد من إبراء الذمة من هذا الحق، فإن كان مظلمة استحلها منه، أو حقًا رده إليه، بالإضافة إلى الشروط الخمسة الآنفة الذكر. عن أبي هريرة من قال: قال رسول الله عنه: "من كانت له مظلمة لأخيه من عرضه أو شيء، فليتحلله منه اليوم، قبل أن لا يكون دينار ولا درهم، إن كان له عمل صالح أخذ منه بقدر مظلمته، وإن لم تكن له حسنات أخذ من سيئات صاحبه فحمل عليه». [البخاري: بعدر مظلمته، وإن لم تكن له حسنات أخذ من سيئات صاحبه فحمل عليه». [البخاري:

# الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أن التوبة من أهم شعب الإيمان:

قال تعالىٰ: ﴿ وَأَنِ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُرَّ تُوبُواْ إِلَيْهِ يُمَتِّعْكُمْ مَّتَعًا حَسَنًا إِلَىٓ أَجَلِ مُّسَمَّى وَيُؤْتِ كُلَّ ذِي فَضْلِ فَضْلَةً ۚ وَإِن تَوَلُّواْ فَإِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْم كَبِيرٍ ﴾ [هود: ٣].

وقال هود عليه السلام لقومه: ﴿ وَيَقَوْمِ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُواْ إِلَيْهِ يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُم مِّدُرَارًا وَيَـزِدُكُمْ قُوَّةً إِلَى قُرَّتِكُمْ وَلَا تَتَوَلَّوْا مُجْرِمِينَ ﴾ [هود: ٥٢].

وقال شعيب عليه السلام لقومه: ﴿ وَٱسۡتَغۡفِرُواْ رَبَّكُمۡ ثُمَّ تُوبُواْ إِلَيۡهِ ۚ إِنَّ رَبِّ رَحِيهُ وَدُودٌ﴾ [هود: ٩٠].

وذكر الله عن نوح عليه السلام أنه قال لقومه: ﴿ ٱسۡتَغۡفِرُواْ رَبُّكُم ۗ إِنَّهُۥ كَانَ عَفَّارًا ۞ يُرْسِلِ ٱلسَّمَآءَ عَلَيْكُم مِّدْرَارًا۞ وَيُمْدِدْكُم بِأَمْوَلِ وَبَنِينَ وَيَجْعَل لَّكُوْ جَنَّتِ وَيَجْعَل لَّكُوْ أَنْهَرًا ﴾ [نوح: ١٠]. وقال تعالىٰ: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلتَّوَبِينَ وَيُحُبُّ ٱلْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢].

٣٠٦

وقال تبارك و تعالى: ﴿ وَإِنِّى لَغَفَّارُ لِمَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحَاثُمُّ الْهُ تَدَى ﴾ [طه: ٨٦]. وقال سبحانه: ﴿ وَتُوبُولُ إِلَى اللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهُ ٱلْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [النور: ٣١]. وقال جل وعلا: ﴿ قُلْ يَعِبَادِى ٱلَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَىٓ أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَظُواْ مِن رَّحْمَةِ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ وهُو الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ [الزمر: ٥٣ - ٥٥].

وقال تبارك اسمه: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ تُوبُواْ إِلَى ٱللَّهِ تَوْبَةَ نَصُوطًا عَسَىٰ رَبُّكُمُ أَن يُكَفِّرَ عَنكُمُ سَيِّئَاتِكُمْ وَيُدْخِلَكُمْ جَنَّتِ جَدِي مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ ﴾ [التحريم: ٨].

قال الطبري هي في تفسير هذه الآية: «ارجعوا من ذنوبكم إلى طاعة الله، وإلى ما يرضيه عنكم ﴿ تَوَّبَةَ نَصُوحًا ﴾ أي: رجوعًا لا تعودون فيها أبدًا » [ «تفسير الطبري » (٢٣/ ١٠٥)]. وقال تعالى: ﴿ وَأُزُلِفَتِ ٱلْجَنَّةُ لِلمُتَّقِينَ غَيْرَ بَعِيدٍ ۞ هَذَا مَا تُوعَدُونَ لِكُلِّ أَوَّابٍ حَفِيظٍ ﴾ [ق:٣١ - ٣٣].

قال ابن كثير على: «﴿ أُزِّلْفَتَ ﴾ قُرِّبت من المتقين ﴿ غَيْرَ بَعِيدٍ ﴾ وذلك يوم القيامة، وليس ببعيد؛ لأنه واقع لا محالة، وكل ما هو آت قريب ﴿ هَذَامَا تُوعَدُونَ لِكُلِّ أَوَّابٍ ﴾ أي: رجاع تائب مقلع عن الذنوب ﴿ حَفِيظٌ ﴾ أي: يحفظ العهد فلا ينقضه ولا ينكثه. وقال عبيد بن عمير: الأواب: الحفيظ الذي لا يجلس مجلسًا فيقوم حتى يستغفر الله على [ "تفسير ابن كثير » (٧/ ٤٠٦)].

وعن أبي هريرة رَضَّ قال: سمعت رسول الله عَلَيْ يقول: «والله إني الأستغفر الله وأتوب إليه في اليوم أكثر من سبعين مرة» [رواه البخاري: ٦٣٠٧].

وعن الأغر بن يسار المزني نَطِّقَ قال: قال رسول الله ﷺ: «يا أيها الناس توبوا إلى الله، فإني أتوب في اليوم إليه مئة مرة» [رواه مسلم: ٢٧٠٢].

وعن أبي موسى الأشعري والله عن النبي عليه قال: «إن الله على يبسط يده بالليل

ليتوب مسيء النهار، ويبسط يده بالنهار ليتوب مسيء الليل، حتى تطلع الشمس من مغربها» [رواه مسلم: ٢٧٥٩].

وعن أبي هريرة وَالله قال: سمعت النبي وقل يقول: «إن عبدًا أذنب ذنبًا، فقال: رب أذنبت، فاغفر لي، فقال ربه: أَعَلِمَ عبدي أن له ربًّا يغفر الذنب ويأخذ به؟ غفرت لعبدي، ثم مكث ما شاء الله ثم أذنب ذنبًا، فقال: رب أذنبت آخر، فاغفره؟ فقال: أَعَلِمَ عبدي أن له ربًّا يغفر الذنب ويأخذ به؟ غفرت لعبدي، ثم مكث ما شاء الله، ثم أذنب ذنبًا، فقال: رب أذنبت آخر، فاغفره لي، فقال: أَعَلِمَ عبدي أن له ربًّا يغفر الذنب ويأخذ به؟ غفرت لعبدي، ثم مكث، ومسلم: ١٧٥٨.

وعن أنس وعن أنس وعن أنس والله والله وعن أنس وعن أنس وعليها وعن أنس وعليها وسرابه، الله على راحلته بأرض فكاة، فانفلتت منه وعليها طعامه وشرابه، فأيس منها، فأتى شجرة فاضطجع في ظلها، قد أيس من راحلته، فبينا هو كذلك إذا هو بها قائمة عنده، فأخذ بخطامها، ثم قال من شدة الفرح: اللهم أنت عبدي وأنا ربك، أخطأ من شدة الفرح» [رواه البخاري: ٣٠٠٩، ومسلم: ٢٧٤٧].

«أرض فلاة» أي: صحراء. «بخطامها» الخطام: الزمام الذي يوضع على رأس الدابة لتُقاد به.

والصحابة رضون الله عليهم ضربوا لنا أروع الأمثلة في توبتهم لله هي ويأتي في مقدمتهم الثلاثة الذين تخلفوا عن رسول الله في غزوة تبوك وهم: كعب بن مالك، ومُرارة بن الربيع، وهلال بن أمية على فلما تابوا إلى الله تاب الله عليهم وأنزل فيهم قرآنًا يتلى إلى يوم القيامة، فقال تعالى: ﴿ لَقَد تَابَ اللهُ عَلَى النّبِي وَالْمُهَجِينَ وَالْأَنْصَارِ اللهَ عَلَيْهِمْ أَلُونُ فَي سَاعَةِ الْعُسْرَةِ مِنْ بَعَدِ مَا كَادَ يَزِيغُ قُلُوبُ فَرِيقٍ مِّنْهُمْ ثُمُ الْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتُ اللّهِ عَلَيْهِمْ الْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتُ وَضَافَتَ عَلَيْهِمُ الْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتُ وَضَافَتَ عَلَيْهِمْ الْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتُ وَضَافَتَ عَلَيْهِمْ أَلْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتُ وَضَافَتَ عَلَيْهِمْ الْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتُ وَضَافَتَ عَلَيْهِمْ أَلْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتُ وَضَافَتَ عَلَيْهِمْ أَلْفُرُهُ إِلَى اللهُ إِلاَ إِلَيْهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيتَوْرُواْ إِنَّ اللهَ هُو وَطَنُواْ أَن لَا مَلْجَاً مِنَ اللّهِ إِلّا إِلَيْهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيتَوْرُواْ إِنَّ اللهُ هُو اللّهِ إِلّا إِلَيْهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيتُورُواْ إِنَّ الللهُ هُو اللّهُ وَلَا اللهُ المَا اللهُ اللهُ

٣٠٨ ﴿ وَمُنْهُونَ مِنْ مُعَدِّنِ الْمُنْ لِلْمُنْ الْمُنْ لِلْمُنْ الْمُنْ لِلْمُنْ الْمُنْ لِلْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ لِلْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ

وعن عمران بن حصين وهي حبلي من الزني، فقالت: يا نبي الله، أصبت حدًّا فأقمه عليّ، فدعا نبي الله عليه وليها، فقال: «أحسن إليها، فإذا وضعت فأتني بها»، ففعل، فأمر بها نبي الله عليه، فشكت عليها ثيابها، ثم أمر بها فرُجمت، ثم صلى عليها، فقال له عمر: تصلي عليها يا نبي الله وقد زنت؟ فقال: «لقد تابت توبة لو تُسمّت بين سبعين من أهل المدينة لوسعتهم، وهل وجدت توبة أفضل من أن جادت بنفسها لله تعالى؟» [رواه مسلم: ١٦٩٦].

«أصبت حدًّا: أي ارتكبت أمرًا يوجب الحد، وهو الزنيٰ. «فشكت عليها ثيابها» أي: شُدَّت أثوابها عليها حتىٰ لا تنكشف عورتها في تقلبها وتكرار اضطرابها عند رجمها. «جادت بنفسها» أي: أخرجت روحها ودفعتها لله تعالىٰ.

#### مرات التوبة:

يتبين لنا من خلال نصوص القرآن والسنة السابقة أن للتوبة ثمرات عظيمة، منها:

- أنها سبب لمغفرة الذنوب وتكفير السيئات، ورفع العقوبة المتوعَّد بها علىٰ المعصدة.

- أنها سبب لمحبة الله تعالى للتائبين.
- أن الله تعالىٰ يفرح بتوبة عبده، وهنيئًا للعبد بذلك.
  - أنها من أسباب الفلاح في الدنيا والآخرة.
  - أن الله تعالى أعد الجنة ومنازلها للتائبين.
- أن التوبة اجتباء واصطفاء من الله تعالىٰ لعبده التائب، كما قال تعالىٰ عن آدم عليه السلام: ﴿ ثُمَّا اجْتَبَهُ رَبُّهُ وَقَابَ عَلَيْهِ وَهَدَىٰ ﴾ [طه: ١٢٢].
- تبديل السيئات حسنات، قال تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَهًا ءَاخَرَ وَلَا يَقَ تُلُونَ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَلَا يَزْنُونَ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَامًا ۞ يُضَاعَفْ لَهُ ٱلْعَذَابُ يَوْمَ ٱلْقِيّامَةِ وَيَخَلُدُ فِيهِ مُهَانًا ۞ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَلِحًا فَلُولَ اللَّهُ عَنُولًا رَّحِيمًا ﴾ [الفرقان: ٢٠-٧].

مَنْ مُونِحُرُ مُنْتُعَبِّ الْأَمْكُ انْ

#### الأسباب والوسائل المعينة على تحقيق التوبة:

- الإخلاصُ وقصدُ اللهِ تعالىٰ بالتوبة، فعندما يتذكر المسلم أنه يقصد بتوبته وجهَ الله وحده؛ يسهل ذلك عليه وينشط للقيام به.
- ابتغاء الأجر والثواب من الله سبحانه وتعالىٰ في الآخرة، فيتذكر ما أعده الله تعالىٰ لعباده التائبين من جزيل الأجر والثواب.
- الاستعانة بالله تعالى، فلا يعين العبد على التوبة إلا الله تعالى، وكلما وجد العبد في نفسه مشقة للتوبة من ذنبٍ ما فعليه أن يتوجه إلى الله تعالى بالدعاء أن ييسر له التوبة، وأن يُعينه عليها.
- تقوى الله رضا الله على الله عمل رشيد يرجو به رضا الله جل وعلا في دينه و دنياه.
- مراقبة النفس ومحاسبتها للوقوف على أخطائها وذنوبها، ومن ثَم التوبة من كل معصية توبةً نصوحًا قبل الموت، ويتدارك ما فرط من تقصير في حق الله وحق العباد.
- ترك مواطن المعصية، ومفارقة قرناء السوء ومقاطعتهم، واستبدالهم بصحبة أهل الخير، الذين يُذَكِّرونه إذا نسي، ويعينونه إذا ذكر، ويقوِّمونه إذا اعوج، ويقودونه إلىٰ الحق وإلىٰ الطريق المستقيم.
- استشعار عِظَمِ المعاصي والذنوب وعواقبها الوخيمة، ووجود حرقة في قلب العبد على ما فرط في جنب الله، وأن ينظر لنفسه بعين التقصير في حق الله الجليل.
  - طلب العلم الشرعي ومعرفة كيفية التوبة وشروطها وفضلها.

# 🔌 🕒 ٤٩. تلاوة القرآن ڿ

أنزل الله تعالىٰ علىٰ كل نبي من الأنبياء من الآيات ما يكون حجة له علىٰ قومه، وجعل آية نبينا علىٰ كتابًا يُتلىٰ إلىٰ يوم القيامة، من آمن به فقد وُفِّق، ومن قال به فقد صدق، ومن تمسك به فقد هُدي، ومن عمل به فقد فاز، قال تعالىٰ: ﴿إِنَّا نَحُنُ نَزَّلْنَا اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللهِ والمصاحف: اللهِ علىٰ تلاوته، والمواظبة علىٰ دراسته، مع القيام بآدابه.

#### وتلاوة القرآن تشمل ثلاثة أمور:

الأول: قراءته مجوَّدًا على الوجه الصحيح كما أنزله الله تعالى، فينبغي مراعاة أحكام التجويد، ومعرفة المخارج السليمة للحروف، والتمرُّن على النطق بها نطقًا صحيحًا. وينبغي مراعاة الآداب التي نص عليها العلماء في قراءة القرآن من: قراءته على طهارة، والخشوع والخضوع، وتحسين الصوت بالقراءة.

الثاني: تدبر القرآن والتفكر في معانيه وأحكامه، ولا يتم ذلك إلا بمعرفة تفسيره ودراسة أحكامه.

الثالث: اتباعه، بامتثال ما يأمر به، واجتناب ما ينهي عنه، والاهتداء بهداه، وتصديق أخباره، والتحاكم إليه.

فتلاوة القرآن تشمل إقامة الدين كله.

## الأدلة من الكتاب والسنة على أن تلاوة القرآن من أهم شعب الإيمان:

قال تعالىٰ: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَتُكُم مَّوْعِظَةٌ مِّن رَّبِّكُمْ وَشِفَآهٌ لِمَا فِي ٱلصُّدُورِ وَهُدَى وَرَحْمَةُ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [يونس: ٥٧].

قال السعدي هي: «يقول تعالى مرغّبًا للخلق في الإقبال على هذا الكتاب الكريم، بذكر أوصافه الحسنة الضرورية للعباد فقال: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدۡ جَآءَ تَكُم مَّوۡعِظَةٌ مِّن رَّبّكُم ﴿

أي: تعظكم، وتنذركم عن الأعمال الموجبة لسخط الله، المقتضية لعقابه، وتحذركم عنها ببيان آثارها ومفاسدها.

﴿وَشِفَآءٌ لِمَافِي ٱلصُّدُورِ ﴾ وهو هذا القرآن، شفاء لما في الصدور من أمراض الشهوات الصادَّة عن الانقياد للشرع، وأمراض الشبهات القادحة في العلم اليقيني، فإن ما فيه من المواعظ والترغيب والترهيب، والوعد والوعيد، مما يوجب للعبد الرغبة والرهبة.

﴿ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ فالهدى هو العلم بالحق والعمل به، والرحمة هي ما يحصل من الخير والإحسان والثواب العاجل والآجل لمن اهتدى به، فالهدى أجلُّ الوسائل، والرحمة أكمل المقاصد والرغائب، ولكن لا يهتدي به ولا يكون رحمة إلا في حق المؤمنين. وإذا حصل الهدى، وحلت الرحمة الناشئة عنه، حصلت السعادة والفلاح، والربح والنجاح، والفرح والسرور» [انظر: «تفسير السعدي» (ص: ٣٦٦)].

وقال على: ﴿ وَقَالَ ٱلرَّسُولُ يَكْرَبِّ إِنَّ قَوْمِى ٱتَخَذُواْ هَذَا ٱلْقُرْءَانَ مَهَجُورًا ﴾ [الفرقان: ٣٠]. قال ابن كثير هي: «يقول تعالى مخبرًا عن رسوله ونبيه محمد على أنه قال: ﴿ يَكْرَبِ إِنَّ قَوْمِى ٱتَخَذُواْ هَذَا ٱلْقُرْءَانَ مَهْجُورًا ﴾، وذلك أن المشركين كانوا لا يصغون للقرآن ولا يسمعونه، وكانوا إذا تُلي عليهم القرآن أكثروا اللغط والكلام في غيره حتى لا يسمعوه، فهذا من هجرانه، وترك علمه وحفظه أيضًا من هجرانه، وترك الإيمان به وتصديقه من هجرانه، وترك العمل به وامتثال أوامره واجتناب زواجره من هجرانه، والعدول عنه إلى غيره -من شعر أو قول أو غناء أو لهو أو كلام أو طريقة مأخوذة من غيره - من هجرانه» [انظر: «تفسير ابن كثير» (٦/ ١٠٨)].

وقال تبارك اسمه: ﴿ وَأُتُلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِن كِتَابِ رَبِّكَ ﴾ [الكهف: ٢٧].

وقال عِنْ ﴿ أَتُلُ مَآ أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ ٱلۡكِتَابِ وَأَقِيمِ ٱلصَّلَوٰةَ ﴾ [العنكبوت: ٤٥].

قال السعدي هجة: «يأمر تعالى بتلاوة وحيه وتنزيله، وهو هذا الكتاب العظيم، ومعنى تلاوته: اتباعه، بامتثال ما يأمر به، واجتناب ما ينهى عنه، والاهتداء بهداه، وتصديق أخباره، وتدبر معانيه، وتلاوة ألفاظه، فصار تلاوة لفظه جزء المعنى وبعضه،

وإذا كان هذا معنى تلاوة الكتاب، عُلم أن إقامة الدين كله، داخلة في تلاوة الكتاب» [«تفسير السعدي» (ص: ٦٣٢)].

وقال سبحانه: ﴿ كِتَبُّ أَنَرُلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيَدَّبَرُولُ ءَايَتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُولُ ٱلْأَلْبَكِ ﴾ [ص:٢٩].

وقال تبارك اسمه: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴾ [محمد: ٢٤].

وعن أبي موسىٰ الأشعري على قال: قال رسول الله على: «مثل المؤمن الذي يقرأ القرآن مثل المؤمن الذي لا يقرأ القرآن مثل القرآن مثل الأثرُجَّة، ريحها طيب وطعمها طيب، ومثل المؤمن الذي لا يقرأ القرآن مثل الريحانة، ريحها التمرة، لا ريح لها وطعمها حلو، ومثل المنافق الذي يقرأ القرآن مثل الريحانة، ريحها طيب وطعمها مر، ومثل المنافق الذي لا يقرأ القرآن كمثل الحنظلة، ليس لها ريح وطعمها مر» [رواه البخاري: ٥٤٢٧، ومسلم: ٧٩٧].

«الأترجة»: ثمرة طيبة الرائحة حلوة الطعم تشبه البرتقالة. «الحنظلة»: نوع من ثمار أشجار الصحراء التي لا تؤكل.

وعن عائشة وَالله عَلَيْهُ قَالَت: قال رسول الله عَلَيْهُ: «الماهر بالقرآن مع السَّفَرة الكرام البَررة، والذي يقرأ القرآن ويتَتَعْتَع فيه وهو عليه شاق له أجران» [رواه البخاري: ٤٩٣٧، ومسلم: ٧٩٨].

«الماهر بالقرآن» هو الحاذق الكامل الحفظ الذي لا يتوقف ولا يشق عليه القراءة لجودة حفظه وإتقانه. «السفرة الكرام البررة» هم الملائكة الذين ينقلون الوحي إلى الأنبياء. «ويتتعتع فيه» أي: يتردد في تلاوته لضعف حفظه. «له أجران» أي: أجر بالقراءة، وأجر بتتعتعه في تلاوته ومشقته.

وعن أبي هريرة وصلى قال: قال رسول الله وسلى: «ما اجتمع قوم في بيت من بيوت الله، يتلون كتاب الله، ويتدارسونه بينهم، إلا نزلت عليهم السكينة، وغشيتهم الرحمة، وحفتهم الملائكة، وذكرهم الله فيمن عنده» [رواه مسلم: ٢٦٩٩].

«السكينة» أي: الوقار والطمأنينة وسكون القلب. «غشيتهم الرحمة» أي: أتتهم

وغطَّتهم. «حفتهم الملائكة» أي: أحاطت بهم ملائكة الرحمة والبركة يستمعون القرآن وخطَّتهم، ويحفظونهم من الآفات. «وذكرهم الله فيمن عنده» أي: يباهي بهم الملأ الأعلىٰ من الملائكة.

«الصُّفَّة»: موضع مظلل من المسجد النبوي الشريف كان فقراء المهاجرين يأوون إليه. «يغدو» أي: يذهب في أول النهار. «بطحان»: اسم موضع بقرب المدينة. «العقيق»: واد بالمدينة. «كَوْماوَين «: الكوماء من الإبل هي العظيمة السنام.

وعن أنس بن مالك وعن أن نبي الله وعن أن نبي الله وعن أن نبي الله وعن أن أقرئك الله أمرني أن أقرئك القرآن» قال: آلله سماني لك؟ قال: «نعم» قال: وقد ذُكرت عند رب العالمين؟ قال: «نعم» فذر فت عيناه. [رواه البخاري: ٤٩٦١، ومسلم: ٧٩٩]. «فذر فت عيناه» أي: سالت بالدموع.

وعن عبد الله بن مسعود وَ الله علي قال: قال لي رسول الله علي القرأ علي القرآن قال: فقلت: يا رسول الله علي القرأ عليك وعليك أنزل؟ قال: «إني أشتهي أن أسمعه من غيري»، فقرأت النساء حتى إذا بلغت: ﴿ فَكَيْ فَ إِذَا جِئْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيلِهِ وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هَلَوُلاَهِ شَهِيدًا ﴾ [النساء: ٤١] رفعت رأسي فرأيت دموعه تسيل [رواه البخاري: ٥٠٥٠، ومسلم: ٥٠٠].

وعن أبي أمامة الباهلي وقف قال: سمعت رسول الله وقفي يقول: «اقرءوا القرآن فإنه يأتي يوم القيامة شفيعًا لأصحابه، اقرءوا الزهراوين البقرة وسورة آل عمران، فإنهما تأتيان يوم القيامة كأنهما غمامتان، أو كأنهما فرقان من طير صواف، تحاجًان عن أصحابهما، اقرءوا سورة البقرة، فإن أخذها بركة، وتركها حسرة، ولا تستطيعها البطلة» [رواه مسلم: ١٠٤].

«غمامتان» أي: سحابتان تظل صاحبهما، والمراد أن ثواب تلاوة السورتين يأتي كسحابتين. «فرقان من طير صواف» أي: جماعتان من الطيور تبسط أجنحتها في الهواء. «تحاجًان» أي: تدافعان. «لا تستطيعها البطلة» أي: لا تقدر على صاحبها السحرةُ.

وعن عبد الله بن مسعود وَ قَالَ: قال رسول الله عَلَيْ: «من قرأ حرفًا من كتاب الله فله به حسنة، والحسنة بعشر أمثالها، لا أقول: ﴿ الْمَرَ ﴾ حرف، ولكن ألف حرف، ولام حرف، وميم حرف» [رواه الترمذي: ٢٩١٠].

وعن عبد الله بن عمر و نَطَقَها ، عن النبي عَلَيْه قال: «يقال لصاحب القرآن: اقرأ وارتقِ ورتّل كما كنت ترتّل في الدنيا، فإن منزلتك عند آخر آية تقرأ بها» [رواه الترمذي:٢٩١٤].

«يقال» أي: عند دخول الجنة. «لصاحب القرآن» أي: من يلازمه بالتلاوة والعمل. «وارتق» أي: اصعد إلى درجات الحنة.

#### الثمرات المترتبة على تلاوة القرآن:

- تلاوة القرآن سبيل الهداية ودخول الجنة، والنجاة من النار.
- القرآن فيه شفاء لأمراض القلوب من الشهوات، وكذا من الشكوك والشبهات، بل و لأمراض الأبدان أيضًا.
- القرآن من أعظم الزواجر عن المعاصي وارتكاب الفواحش، إذ إنه يمتلئ بالآيات الزاجرة المخوفة من عذاب الله تعالىٰ.
- قراءة القرآن من أعظم أسباب تحصيل الحسنات، فإن كل حرف بعشر حسنات، والله يضاعف لمن يشاء، فالحسنة قد تتضاعف إلى سبعمائة ضعف، إلى أضعاف كثيرة.
- أنه من أعظم أسباب رقة القلب وذهاب قسوته، فمن شعر بجمود عينه عن البكاء لله تعالى، فعليه بقراءة القرآن بتدبر وخشوع.
  - أنه سبب لذكر الله تعالىٰ للعبد في الملأ الأعلىٰ.

- الاجتماع على تلاوته ومدارسته لاسيما في المساجد من أسباب نزول السكينة، وغشيان الرحمة، واقتراب الملائكة من أهل هذا المجلس.

- أنه من أسباب الشفاعة يوم القيامة للعبد، فإن القرآن يأتي يوم القيامة يدافع عن قارئه، ويشفع له عند الله تعالى.
- أن الماهر بالقرآن مع الملائكة الكرام البررة، والذي يقرؤه وهو عليه شاق له أجران.
  - أنه كلما ازداد العبد من قراءة كتاب الله تعالىٰ ازداد صعودًا في درجات الجنة.
- أن ذلك من أسباب حفظه بالصدور وعدم نسيان آياته، والقراءة بها في الصلاة ووعظ الناس وتذكيرهم.

# الوسائل المعينة على تلاوة القرآن:

- مما يعين المسلم على المداومة على قراءة القرآن: معرفة فضل قراءة القرآن، وذلك بالنظر في الكتاب والسنة ومطالعة ما كتبه العلماء في ذلك.
- ترك سماع الغناء؛ فإن القلب لا يجتمع فيه كلام الشيطان وكلام الرحمن، فلا ينجمع القلب إلا على أحدهما.
- ينبغي للمسلم أن يحدِّد لنفسه وردًا يوميَّا من القرآن، يداوم عليه مهما كانت شواغله، وأن يكون هذا الورد في أول يومه؛ لئلا ينشغل عنه بشيء بعد ذلك.
- ترك تضييع الأوقات فيما لا ينفع، حتى وإن كان من المباحات؛ ليتسنى للمسلم أن يجد وقتًا كافيًا لقراءة القرآن.
- أن لا يكون همُّ المسلم هو قراءة ورده حتىٰ يختمه فقط، بل ينبغي عليه أن يتدبر فيما يقر أ.
- أن يعتني المسلم بمعرفة تفسير آيات الله، عن طريق مطالعة كتب التفاسير لاسيما كتب تفاسير أهل السنة، مثل: تفسير الطبري، وتفسير ابن كثير، وتفسير السعدي، حتى

الْمُنْ الْمُلْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ ال

يسهل عليه تدبر القرآن، وبالتالي يسهل عليه العمل بما فيه من أحكام.

- -أن يعلم العبد أن ترك قراءة القرآن نوع من الهجر له، فليحذر من ذلك.
- أن يعلم أنه لا أحسن من القرآن من كلام، لأنه كلام الله، وفضل كلام الله على سائر الكلام كفضل الله على خلقه.



# € ، الدعاء

الدعاء نعمة عظيمة مِن الله تعالى، امِتَنَّ الله بها على عباده ووعدهم بالإجابة والثواب، كما أن الدعاء يتضمَّن توحيد الله وإفرادَه بالعبادة دون مَن سواه، فالخلق بأمسِّ الحاجة للدُّعاء؛ ليصلوا بذلك إلى خيري الدُّنيا والآخرة؛ لذا كان الدعاء عبادة من أعظم العبادات، وشعبة من أهم شعب الإيمان.

والدعاء هو الرَّغبة إلىٰ الله عليُّ وسؤاله والافتقار إليه والاستكانة له.

وهو نوعان: دعاء العبادة، ودعاء المسألة.

أمَّا دعاء المسألة فهو طلب ما ينفع، أو طلب دفع ما يضر، بأن يسأل الله تعالىٰ ما ينفعه في الدنيا والآخرة، ودفع ما يضره في الدنيا والآخرة. كالدعاء بالمغفرة والرحمة، والهداية والتوفيق، والفوز بالجنة، والنجاة من النار، وأن يؤتيه الله حسنة في الدنيا، وحسنة في الآخرة ونحو ذلك.

وأمًّا دعاء العبادة، فالمراد به أن يكون الإنسان عابدًا لله تعالى، بأي نوع من أنواع العبادات، القلبية أو البدنية أو المالية، كالخوف من الله ومحبة رجائه والتوكل عليه، والصلاة والصيام والحج، وقراءة القرآن والتسبيح والذكر، والزكاة والصدقة والجهاد في سبيل الله، والدعوة إلى الله، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وغيرها من العبادات. فكل قائم بشيء من هذه العبادات فهو داع لله تعالى بحاله، وبما يرجوه من رضوان الله والدار الآخرة.

# الأدلة الشرعية على أن الدعاء من أهم شعب الإيمان:

قال الله تعالىٰ: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعُوةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِّ أَ فَلْيَسۡتَجِيبُواْ لِي وَلْيُؤْمِنُواْ بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٦].

قال السعدي على: «مَن دعا ربَّه بقلب حاضر، ودعاء مشروع، ولم يمنع مانعٌ مِن

٣١٨ )

إجابة الدعاء كأكل الحرام ونحوه، فإن الله قد وعده بالإجابة، وخصوصًا إذا أتى بأسباب إجابة الدعاء، وهي الاستجابة لله تعالى بالانقياد لأوامره ونواهيه القولية والفعلية، والإيمان به الموجب للاستجابة، فلهذا قال: ﴿ فَلَيْسَتَجِيبُواْ لِى وَلَيُؤْمِنُواْ فِى لَعَلَهُمُ وَالإيمان به الموجب للاستجابة، فلهذا قال: ﴿ فَلَيْسَتَجِيبُواْ لِى وَلَيُؤْمِنُواْ فِى لَعَلَهُمُ يَرَشُدُونَ ﴾ أي: يحصل لهم الرشد الذي هو الهداية للإيمان والأعمال الصالحة، ويزول عنهم الغي المنافي للإيمان والأعمال الصالحة» [«تفسير السعدي» (ص: ٨٧)].

وقال عِنْكَ: ﴿ ٱدْعُواْ رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً ۚ إِنَّهُ وَلَا يُحِبُّ ٱلْمُعْ تَدِينَ ﴾ [الأعراف: ٥٥].

﴿ تَضَرُّعًا ﴾: تَذَلُّلًا واسْتِكانةً ﴿ وَخُفْيَةً ﴾ أي: سِرًّا، فالمسلمون يجتهدون في الدعاء وما يُسمع لهم صوت، بل همْسٌ بينهم وبين ربهم. [ينظر: «تفسير البغوي» (٣/ ٢٣٧)].

وقال سبحانه: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْخُسْنَى فَٱدْعُوهُ بِهَا ﴾ [الأعراف: ١٨٠].

قال السعدي هذا «من تمام كون أسمائه تعالى حسنى أنه لا يُدعى إلا بها، ولذلك قال: ﴿ فَٱدَّعُوهُ بِهَا ﴾، وهذا شامل لدعاء العبادة، ودعاء المسألة، فيُدْعى في كل مطلوب بما يناسب ذلك المطلوب، فيقول الداعي مثلًا: اللهم اغفر لي وارحمني، إنك أنت الغفور الرحيم، وتب عَلَيَّ يا تواب، وارزقني يا رزَّاق، والطف بي يا لطيف ونحو ذلك السعدى » (ص: ٣١٠)].

وقال تعالىٰ: ﴿ وَٱدْعُوهُ خَوْفَا وَطَمَعاً إِنَّ رَحْمَتَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [الأعراف: ٥٦]. قال الطبري ﷺ: "يقول: وأخلصوا له الدعاء والعمل، ولا تشركوا في عملكم له شيئًا غيره من الآلهة والأصنام وغير ذلك، وليكن ما يكون منكم من ذلك خوفًا من عقابه، وطمعًا في ثوابه» ["تفسير الطبري» (١٠/ ٢٥٠)].

وقال عزَّ مِن قائل: ﴿ أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرِّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱلسُّوَءَ وَيَجْعَلُكُمْ خَلُكُمْ خَلَفَآءَ ٱلْأَرْضُ أَءِلَهُ مَّعَ ٱللَّهِ قَلِيلَامَّاتَذَكَّرُونَ ﴾ [النمل: ٦٢].

قال السعدي هي: «أي: هل يجيب المضطرب الذي أقلقته الكروب وتعسَّر عليه المطلوب واضطر للخلاص مما هو فيه إلا الله وحده؟ ومَن يكشف السوءَ أي: البلاء والشر والنقمة إلا الله وحده؟... أإله مع الله يفعل هذه الأفعال؟ لا أحد يفعل مع الله

شيئًا من ذلك» [«تفسير السعدي» (ص: ٢٠٨)].

وقال تعالىٰ: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونِيٓ أَسْتَجِبَ لَكُمُ ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكِبُرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدُخُلُونَ جَهَنَّرَ دَاخِرِينَ ﴾ [غافر: ٦٠].

قال ابن كثير هذا من فضله تبارك وتعالى وكرمه، أنه ندب عباده إلى دعائه، وتكفل لهم بالإجابة، كما كان سفيان الثوري يقول: يا مَن أحب عباده إليه من سأله فأكثرَ سؤاله، ويا مَن أبغض عباده إليه من لم يسأله، وليس أحد كذلك غيرك يا رب.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسۡتَكۡبِرُونَ عَنۡ عِبَادَتِي ﴾ أي: عن دعائي وتوحيدي ﴿سَيَدُخُلُونَ جَهَنَّرَ دَاخِرِينَ ﴾ أي: صاغرين حقيرين السنيد ابن كثير المختصار (٧/ ١٥٣- ١٥٥)].

وقال سبحانه: ﴿ قُلْ أَرَءَيْتَكُمْ إِنْ أَتَىكُمْ عَذَابُ ٱللَّهِ أَوْ أَتَتَكُمُ ٱلسَّاعَةُ أَغَيْرَ ٱللَّهِ تَدْعُونَ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ۞ بَلْ إِيَّاهُ تَدْعُونَ فَيَكُشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِن شَآةٍ وَتَنسَوْنَ مَا تُشْرِكُونَ ﴾ [الأنعام: ٤٠، ٤٠].

وقال تعالىٰ: ﴿ قُلْ مَن يُنَجِيكُ مِن ظُلُمَتِ ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ تَدْعُونَهُ و تَضَرُّعَا وَخُفْيَةً لَيِنَ أَنجَلنَا مِنْ هَذِهِ وَلَكُونَةً مِنَ ٱلشَّكِرِينَ ۚ قُلِ ٱللَّهُ يُنَجِيكُم مِنْهَا وَمِن كُلِّ كَرْبِ ثُمَّ أَنتُمْ تُشْرِكُونَ ﴾ [الأنعام: ٦٣].

وقال سبحانه حاكيًا دعاء إبراهيم: ﴿ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي وَهَبَ لِي عَلَى ٱلْكِبَرِ إِسْمَعِيلَ وَإِلَى مَق وَإِسْحَقَ ۚ إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ ٱلدُّعَآءِ ۞ رَبِّ ٱجْعَلْنِي مُقِيمَ ٱلصَّلَوْةِ وَمِن ذُرِّيَةِيَّ رَبَّنَا وَتَقَبَّلُ دُعَآءِ﴾ [إبراهيم: ٣٩، ٣٠].

وبيَّن سبحانه إجابته دعاء موسىٰ وهارون عليهما السلام: ﴿قَالَ قَدْ أُجِيبَتُ وَعُوتُكُمَا فَٱسْتَقِيمَا وَلَا تَتَبِعَآنِ سَبِيلَ ٱلَّذِينَ لَايَعًامُونَ﴾ [يونس: ٨٩].

وقال عن عباده الصالحين مِن الأنبياء وغيرهم: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ يُسَارِعُونَ فِي الْخَايْرَاتِ وَيَدْعُونَنَارَغَبَا وَرَهَ بَأَ وَكَانُواْ لَنَا خَشِعِينَ ﴾ [الأنبياء: ٩٠].

وذكر تعلُّقَ الخلق بربهم عند البلاء ودعائهم إياه فقال: ﴿ وَإِذَا مَسَ ٱلنَّاسَ ضُرُّ دَعَوْاْ رَبِّهُم مُّنِيبِينَ إِلَيْهِ ثُمِّ إِذَا أَذَاقَهُم مِّنِيبِينَ إِلَيْهِ ثُمِّ إِذَا فَرِيقٌ مِّنْهُم بِرَبِّهِمْ يُشْرِكُونَ ﴾ [الروم: ٣٣].

وعن النُّعمان بن بَشِير رَفِي عَن النبي عَلَيْهِ قال: «الدعاء هو العبادة، ﴿وَقَالَ

وَيُهُوْعُ رَشَعَالِالْمُكَالِّ

رَبُّكُمُ ٱدْعُونِيَ أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ [غافر: ٦٠]» [رواه أبو داود: ١٤٧٩].

وعن أبي موسى الأشعري رضي قال: كنا مع النبي رضي في سفر، فجعل الناس يعلق في سفر، فجعل الناس يجهرون بالتكبير، فقال النبي رضي الناس الربعوا على أنفسكم، إنكم ليس تدعون أصم ولا غائبًا، إنكم تدعون سميعًا قريبًا، وهو معكم» [رواه البخاري: ٢٩٩٢، ومسلم: ٢٧٠٤].

«اربعوا» أي: أرْفُقُوا بأنفسكم واخفضوا أصواتكم؛ فإن رفع الصوت إنما يفعله الإنسانُ لبُعْدِ مَن يخاطبه ليُسْمِعَه، وأنتم تَدعون الله تعالى، وليس هو بأصم ولا غائب، بل هو سميع قريب وهو معكم بالعلم والإحاطة [ينظر: «شرح مسلم» للنووي (١٧/ ٢٦)].

وعن سلمان الفارسي رفي قال: قال رسول الله ربي الله على تبارك وتعالى حَيِيٌّ كريمٌ، يستحيي مِن عبده إذا رفع يديه إليه أن يَرُدَّهما صِفْرًا» [رواه أبو داود: ١٤٨٨].

«أن يردهما صفرا» أي: فارغتين خاليتين.

وعن أبي هريرة رضي على الله عن النبي رضي قال: «ليس شيءٌ أكرمَ على الله تعالى مِن الدعاء» [رواه الترمذي: ٣٣٧٠].

أي: ليس شيء أفضل عند الله من الدعاء؛ لأن فيه إظهارَ الفقر والعجْز والتذلُّل والاعتراف بقوة الله وقدرته [ينظر: «تحفة الأحوذي» (٩/ ٢١٨)].

وعن عبادة بن الصامت وصلى أن رسول الله على الأرض مسلمٌ يدعو الله بَالله على الأرض مسلمٌ يدعو الله بدعوة إلا آتاه الله على الله أو صرف عنه من السوء مثلها ما لم يَدْعُ بإثم أو قطيعة رحمٍ»، فقال رجل من القوم: إذن نُكْثِرُ، قال: «الله أكثرُ» [رواه الترمذي: ٣٥٧٣].

وعن أبي هريرة والله عليه الله عليه الله الله عليه الله عليه الله يغضب عليه الله يغضب عليه الله يغضب عليه المردي: ٣٣٧٣].

وقال ابن عُينْنَةَ: «لا يمنعنَّ أحدًا الدعاءَ ما يعلمُ في نفسه - يعني مِن التقصير - فإن الله قد أجابَ دعاءَ شرِّ خلْقِه وهو إبليسُ حين قال: ﴿ رَبِّ فَأَنظِرُنِى إِلَى يَوْمِر يُبْعَثُونَ ﴾ [الحجر: ٣٦]» [«فتح الباري» لابن حجر (١١/ ١٤٠)].

#### الثمرات المترتبة على الدعاء كثيرة، منها:

- أن الدعاء من أسباب زيادة الإيمان.
- أنه نوع من الذِّكر متضمِّنٌ للطلب منه سبحانه والثناء عليه بأسمائه الحسنى وأوصافه العلي، فهو ذِكرٌ وزيادةٌ.
- أنه مِن أعظم أنواع العبادة، فيُقصد لذاته كما يُقصد لقضاء الحاجة ولدفع المضرَّة.
  - أنه سبب شرعى لسرعة الفرج وتفريج الكرب وحصول المطلوب.
    - أنه سبيل لنيل الأجر والثواب.
    - أن فيه إظهار التذلل والانكسار والفقر والحاجة لله تعالىٰ.
- أن الحرص على الدعاء والمداومة عليه من صفات الأنبياء والمرسلين وعباد الله الصالحين.

#### الوسائل المعينة على الدعاء:

- أن يعلم المسلم أن الدعاء من أهم العبادات، وأفضل الأعمال التي تقرب إلى الله تعالى.
- أن يعلم الداعي أن الله لا يرده خائبًا؛ فإنه إن لم تتحقق حاجته فقد يرفع عنه بلاء بسبب دعائه، أو يُخفَّف عنه البلاء، أو يدَّخر له الأجر والثواب يوم القيامة.
  - أن يستشعر العبد فقره وحاجته إلى الله فيُقبل على دعائه سبحانه.
  - تعلُّم فضائل الدعاء وآدابه فإنها تجعل العبد حريصًا عليه غير متهاون به.
- معرفة أسباب إجابة الدعاء والأوقات والأحوال والأماكن التي يستجاب فيها الدعاء؛ فإن هذا كلَّه يحثُّ على الدعاء ويُعين عليه.
- صحبة أهل التقوى والصلاح ومجانبة أهل الغفلة والفساد؛ قال الله تعالىٰ: ﴿ وَالْمَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجُهَهُم ۗ وَلَا تَعَدُ عَيْنَاكَ ﴿ وَالْمَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجُهَهُم ۖ وَلَا تَعَدُ عَيْنَاكَ

عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنْيَا ۗ وَلَا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ وعَن ذِكْرِنَا وَٱتَّبَعَ هَوَلهُ وَكَانَ أَمْرُهُ و فُرُطًا ﴾ [الكهف: ٢٨].

- طلب العلم، ومطالعة كتاب الله تعالىٰ وسنة رسوله على وحفظ ما تيسر من الأدعية الواردة فيهما.
- أن يعلم العبد أن الدعاء أعظيم معين علىٰ قضاء حوائج الدنيا والدين، فهو استعانة بالله الذي علىٰ كل شيء قدير وبالإجابة جدير.



# 🤲 ۱۵. الذُّكُر 🖟

ذِكْر الله تعالىٰ مِن أسهل العبادات وأيسرها علىٰ مَن وفقه الله، والأذكار متنوعة ويمكن للعبد أن يأتي بها في معظم أحواله، ومع سهولة هذه العبادة ويسرها فثوابها عظيم وأجرها كبير، إضافة إلىٰ ما يحصل للعبد من زيادة الإيمان وعبادة القلب واللسان؛ لذا كان ذِكْر الله تعالىٰ طاعة من أفضل الطاعات، وشعبة من أهم شعب الإيمان.

والذِّكر هو ما أمر الشرع بالتلفظ به مما يتعلق بتعظيم الله، والثناء عليه، بأسمائه وصفاته، وتمجيده وتوحيده، وشكره وتعظيمه، أو بتلاوة كتابه، أو بمسألته ودعائه. وأفضل الذكر ما كان باللسان مع حضور القلب.

وكذا أذكار الصباح والمساء، والأذكار المشروعة عند النوم وعند الاستيقاظ، وقبل الأكل وبعده، وعند الخروج من المنزل وعند الدخول إليه، وكذا عند الدخول إلى المسجد وعند الخروج منه، وكذا سائر الأذكار المشروعة على مدار اليوم والليلة.

ويطلق ذكر الله تعالى أيضًا ويراد به المواظبة على العمل بما أوجبه الله تعالى أو ندب إليه؛ كالصلاة، وتلاوة القرآن، وقراءة الحديث، ومدارسة العلم.

الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أن ذِكْر الله تعالى من أهم شعب الإيمان:

قال الله ﷺ: ﴿ وَٱذَكُر رَّبَكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخِيفَةً وَدُونَ ٱلْجَهْرِ مِنَ ٱلْقَوَلِ بِٱلْغُدُقِ وَٱلْاَصَالِ وَلَا تَكُن مِّنَ ٱلْغَفِلِينَ ﴾ [الأعراف: ٢٠٥]. قال السعدي هي ق تفسير هذه الآية: «الذكر لله تعالىٰ يكون بالقلب، ويكون باللسان، ويكون بهما، وهو أكمل أنواع الذكر وأحواله، فأمر الله عبده ورسوله محمدًا أصلًا وغيره تبعًا، بذكر ربه في نفسه، أي: مخلصًا خاليًا ﴿ تَضَرُّعًا ﴾ أي: متضرعًا بلسانك، مكررًا لأنواع الذكر، ﴿ وَخِيفَةَ ﴾ في قلبك بأن تكون خائفا من الله، وَجِلَ القلب منه، خوفًا أن يكون عملك غير مقبول، وعلامة الخوف أن يسعى ويجتهد في تكميل العمل وإصلاحه، والنصح به ﴿ وَدُونَ ٱلجُهِّرِ مِنَ ٱلْقَوْلِ ﴾ أي: كن متوسطًا، لا تجهر بصلاتك، ولا تخافت بها، وابتغ بين ذلك سبيلا ﴿ بِٱلْغُدُقِ ﴾ أول النهار ﴿ وَٱلْأَصَالِ ﴾ آخره، وهذان الوقتان لذكر الله فيهما مزية وفضيلة علىٰ غيرهما.

﴿ وَلَا تَكُن مِّنَ ٱلْغَفِلِينَ ﴾ الذين نسوا الله فأنساهم أنفسهم، فإنهم حُرموا خير الدنيا والآخرة، وأعرضوا عمن كل السعادة والفوز في ذكره وعبوديته، وأقبلوا على من كل الشقاوة والخيبة في الاشتغال به.

وهذه من الآداب التي ينبغي للعبد أن يراعيها حق رعايتها، وهي الإكثار من ذكر الله آناء الليل والنهار، خصوصًا طَرَفَي النهار، مخلصًا خاشعًا متضرعًا، متذللًا ساكنًا، وتواطئا عليه قلبه ولسانه، بأدب ووقار، وإقبال على الدعاء والذكر، وإحضار له بقلبه وعدم غفلة، فإن الله لا يستجيب دعاء من قلب غافل لاهٍ» [«تفسير السعدي» (ص: ٣١٤)].

وقال سبحانه: ﴿ فَٱذْكُرُونِ ٓ أَذَكُرُ وَالشَّكُرُواْ لِى وَلَا تَكُفُرُونِ ﴾ [البقرة: ١٥٢]. أي: اذكروني أذكركم برحمتي إياكم ومغفرتي لكم.

وقال ﷺ: ﴿ وَٱذْكُر رَّبَكَ كَثِيرًا وَسَبِّحْ بِٱلْعَشِيِّ وَٱلْإِبْكَاٰرِ ﴾ [آل عمران: ٤١]. أي: أول النهار وآخره.

وقال تبارك اسمه لموسى عليه السلام: ﴿ ٱذْهَبَ أَنتَ وَأَخُوكَ بِاَيَاتِي وَلَا تَنِيَا فِي وَلَا تَنِيَا فِي ذِكْرِي﴾ [طه: ٤٢].

قال ابن كثير ﷺ: ﴿ ٱذْهَبَ أَنتَ وَأَخُوكَ بِعَايَاتِي ﴾ أي: بحججي وبراهيني

ومعجزاتي، ﴿ وَلَا تَنِيَا فِي ذِكْرِي ﴾ أي: لا تبطئا، ولا تضعفا. والمراد أنهما لا يفتران في ذكر الله، بل يذكران الله في حال مواجهة فرعون؛ ليكون ذكر الله عونًا لهما عليه، وقوة لهما وسلطانًا كاسرًا له» [«تفسير ابن كثير» باختصار (٥/ ٢٩٤)].

وقال تبارك وتعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱذْكُرُواْ ٱللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا ۞ وَسَيِّحُوهُ بُكْرَةَ وَأَصِيلًا﴾ [الأحزاب: ٤١، ٤١].

قال السعدي هي: «يأمر تعالى المؤمنين، بذكره ذكرًا كثيرًا، من تهليل، وتحميد، وتسبيح، وتكبير وغير ذلك، من كل قول فيه قربة إلى الله، وأقل ذلك، أن يلازم الإنسان، أوراد الصباح، والمساء، وأدبار الصلوات الخمس، وعند العوارض والأسباب.

وينبغي مداومة ذلك، في جميع الأوقات، على جميع الأحوال، فإن ذلك عبادة يسبق بها العامل، وهو مستريح، وداعٍ إلى محبة الله ومعرفته، وعون على الخير، وكف اللسان عن الكلام القبيح.

﴿ وَسَبِّحُوهُ بُكْرَةً وَأَصِيلًا ۞ أي: أول النهار وآخره، لفضلها، وشرفها، وسهولة العمل فيها». [«تفسير السعدي» (ص: ٦٦٧)].

وقال تعالىٰ: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَافِ ٱلْيَلِ وَٱلنَّهَارِ لَآيَتِ لِلْأُولِي الْأَلْبَبِ ۚ ٱلْكَالَٰ اللَّهَ وَيَكَا وَقُعُودًا وَعَلَىٰ جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ اللَّا أَلِبَ مِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ ﴾ [آل عمران: ١٩١، ١٩٠]

وقال سبحانه: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَـنُوٓاْ إِذَا لَقِيـتُوۡ فِئَةَ فَٱثَـبُتُواْ وَٱدۡكُرُواْ ٱللَّهَ كَثِيرًا لَّعَلَّكُمُ تُقْلِحُونَ ﴾ [الأنفال: ٤٥].

قال السعدي هي: «﴿ إِذَا لَقِيتُم فِئَةً ﴾ أي: طائفة من الكفار تقاتلكم ﴿ فَأَتُ بُتُواْ ﴾ لقتالها، واستعملوا الصبر وحبس النفس علىٰ هذه الطاعة الكبيرة، التي عاقبتها العز والنصر.

واستعينوا علىٰ ذلك بالإكثار من ذكر الله ﴿ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ أي: تدركون

٣٢٦

ما تطلبون من الانتصار على أعدائكم، فالصبر والثبات والإكثار من ذكر الله من أكبر الأسباب للنصر» [«تفسير السعدي» (ص: ٣٢٢)].

وقال الله عَيْنَ: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَئِنُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللَّهِ ۖ أَلَا بِذِكْرِ ٱللَّهِ تَطْمَئِنُ ٱلْقُلُوبُ ﴾ [الرعد: ٢٨].

وقال الله سبحانه: ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ ٱللّهَ أَن تُرْفَعَ وَيُذَكَرَ فِيهَا ٱسْمُهُو يُسَبِّحُ لَهُو فِيهَا بِٱلْغُدُوقِ وَٱلْأَصَالِ ۞ رِجَالٌ لَا تُلْهِيهِمْ تِجَرَةٌ وَلَا بَيْعُ عَن ذِكْرِ ٱللّهِ وَإِقَامِ ٱلصَّلَوْةِ وَإِيتَآءِ ٱلزَّكُوةِ يَخَافُونَ يُومًا تَتَقَلَّبُ فِيهِ ٱلْقُلُوبُ وَٱلْأَبْصَرُ ۞ لِيَجْزِيَهُ مُ ٱللَّهُ أَحْسَنَ مَا عَمِلُواْ وَيَزِيدَهُم مِّن فَضَيلِةٍ وَاللّهُ يَرُزُقُ مَن يَشَآهُ بِغَيْرِحِسَابٍ ﴾ [النور: ٣٧، ٣٧]. ﴿ بِٱلْفُدُقِ ﴾ أول النهار ﴿ وَٱلْآصَالِ ﴾ آخره.

وقال سبحانه: ﴿ وَٱلذَّاكِرِينَ ٱللَّهَ كَثِيرًا وَٱلذَّاكِرَتِ أَعَدَّ ٱللَّهُ لَهُم مَّغْفِرَةً وَأَلْذَاكِرَتِ أَعَدَّ ٱللَّهُ لَهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِمًا ﴾ [الأحزاب: ٣٥].

وقال عَنْ ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوةُ فَأَنتَشِرُواْ فِ ٱلْأَرْضِ وَٱبْتَغُواْ مِن فَضَلِ ٱللَّهِ وَٱذَكُرُواْ ٱللَّهَ كَثِيرًا لَّعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ [الجمعة: ١٠].

وعن أبي هريرة وَ الله على على الله وعلى على جبل يقال له عُلَيْ الله وعلى على الله وعن أبي هريرة والله والله والله والله والله الله والله والله

وعن أبي سعيد الخدري والله قال: خرج معاوية على حلقة في المسجد، فقال: ما أجلسكم؟ قالوا: جلسنا نذكر الله، قال: آلله ما أجلسكم إلا ذاك؟ قالوا: والله ما أجلسنا إلا ذاك، قال: أما إني لم أستحلفُكم تُهْمَةً لكم، وإن رسول الله على خرج على حلْقة من أصحابه، فقال: «ما أجلسكم؟» قالوا: جلسنا نذكرُ الله ونحمدُه على ما هدانا للإسلام، ومَنَّ به علينا، قال: «آلله ما أجلسكم إلا ذاك؟» قالوا: والله ما أجلسنا إلا ذاك، قال: «أما إني لم أستحلفُكم تُهْمَةً لكم، ولكنه أتاني جبريل فأخبرني أن الله في يُباهي بكم الملائكة» [رواه مسلم: ٢٧٠١].

وعن عبد الله بن بُسْرِ رَضِّ أن رجلًا قال: يا رسول الله، إن شرائعَ الإسلام قد

كَثُرت عليَّ، فأخبرني بشيء أتشبَّثُ به، قال: «لا يزالُ لسانُك رطْبًا مِن ذكر الله» [رواه الترمذي: ٣٣٧٥].

وعن أبي الدرداء وَ الله قال النبي و الله الله وعن أبي الدرداء و الله قال النبي و الله الله و الكه و الكه و الكه عند مَلِيكِكُمْ، وأرفعِها في درجاتِكم، وخيرٌ لكم مِن إنفاق الذهب والوَرِق، وخيرٌ لكم من أن تَلْقُوْا عدوَّكم فتضربوا أعناقَهم ويضربوا أعناقَكم؟ والله الله و الله قال الله و الل

وعن أبي هريرة رَخُطُّهُ، عن النبي عَلِيهِ قال: «إن الله عَلِه يَقول: أنا مع عبدي إذا هو ذكرني وتحرَّكَتْ بي شَفَتاهُ» [ذكره البخاري في صحيحه: (٩/ ١٥٣) معلقًا بصيغة الجزم].

وعن الحارث الأشعري رضي الله على قال: «إن الله الله المريحيى بن زكريا عليهما السلام بخمس كلمات، أن يعمل بهن، وأن يأمرَ بني إسرائيل أن يعملوا بهن...»، فذكر الحديث، ومن هذه الخمسة قوله: «وآمرُكم بذِكر الله على كثيرًا، وإنَّ مثل ذلك كمثل رجلٍ طلبَه العدقُ سِراعًا في أثره، فأتى حصنًا حصينًا، فتحصَّن فيه، وإن العبد أحْصَنُ ما يكون من الشيطان إذا كان في ذكر الله على ارواه أحمد: ١٧١٧٠].

#### الثمرات المترتبة على ذكر العبد لله كثيرة، منها:

- الذكر هو أفضل العبادات، بل هو الغرض المقصود من العبادات كلها؛ فإنها ما شُرِعت إلا لتعين علىٰ ذكر الله على ما قال تعالىٰ: ﴿ وَأَقِمِ ٱلصَّلَوْةَ لِلنِكَرِيّ فيها.
  - دخول العبد تحت معية الله الخاصة إذا ذكر الله سبحانه.
    - أن الذاكرين يباهي الله تعالىٰ بهم الملائكة.
      - أن ذكر الله نجاة من العذاب يوم القيامة.
- أن العبد إذا أكثر من الذِّكر وداوم عليه كان من المفلحين، كما سبق في الآيات الكريمة.

٣٢٨ ) وَيُسْوَعَهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِي

- أن الله أثنى على الذاكرين، وأخبر بما أعد لهم من المغفرة والأجر العظيم.

- أن الذكر يورث المراقبة حتى يدخل العبد في باب الإحسان فيعبد الله كأنه يراه.
- أنه سبب للنجاة من الخسران والعذاب؛ قال الله عَلَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُلْهِكُمْ أَمُولُكُمْ مَن الخسران والعذاب؛ قال الله عَلَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُعْمِلُ وَلَكُمْ وَلَا أَوْلَاكُمْ مَن ذِكْرِ ٱللَّهَ ۚ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْخَلْسِرُونَ ﴾ [المنافقون: ٩]
- أن المنشغلين بذِكر الله هم أهل الانتفاع بآياته وهم أولو الألباب دون غيرهم، وهم الفائزون في الدنيا والآخرة.
  - أن ذكر لله سبب لاطئمنان قلب العبد وانشراح صدره.
- أنه من علامات الإيمان بخلاف شأن أهل النفاق الذين قال الله فيهم: ﴿إِنَّ الْمُنْفِقِينَ يُخَادِعُونَ اللهُ فيهم: ﴿إِنَّ الْمُنْفِقِينَ يُخَادِعُونَ اللهَ وَهُو خَدِعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى الصَّلَوْةِ قَامُواْ كُسَالَىٰ يُرَاءُونَ النَّاسَ وَلَا يَذَكُرُونَ اللهَ إِلَا قَلِيلًا ﴾ [النساء: ١٤٢]، فإن المنافقين يقصدون رؤية الناس وتعظيمهم يَذَكُرُونَ اللهَ إِلَا قَلِيلًا ﴾ لامتلاء قلوبهم من الرياء، واحترامهم ولا يخلصون لله، فلهذا ﴿ وَلَا يَذَكُرُونَ اللهَ إِلَا قَلِيلًا ﴾ لامتلاء قلوبهم من الرياء، فإن ذكر الله تعالى وملازمته لا يكون إلا من مؤمن ممتلئ قلبه بمحبة الله وعظمته [ينظر: "تفسير السعدي" (ص: ٢١١)].
  - أنه حصن حصين من الشياطين.
- أنه نِعم العون للعبد في مواجهة الشدائد، وجهاد الأعداء، ومن أكبر أسباب النصر.

#### الوسائل المعينة على ذكر العبد لله:

- الرغبة في الربح في الآخرة، واستحضار ما يكون يوم القيامة من الفضل الكبير والثواب العظيم للمداومين على ذكره.
- صحبة أهل التقوى والصلاح ومجانبة أهل الغفلة والفساد؛ قال الله تعالىٰ: ﴿ وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوٰةِ وَٱلْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَةً وَلَا تَعَدُ عَيْنَاكَ

عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنْيَا ۗ وَلَا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ وعَن ذِكْرِنَا وَأَتَبَعَ هَوَلَهُ وَكَانَ أَمْرُهُ و فُرُطًا ﴾ [الكهف: ٢٨].

- الحذر من الشيطان وطرقه في إضلال العباد وصرفهم عن طاعة الله وعن ذكره؛ قال تعالى: ﴿ يَمَا أَلَهُ اللَّهِ الْمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَمُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيَطَانِ فَا بَعْنَكُمُ الْعَدَوة وَالْبَغْضَاء الشَّيَطانَ أَن يُوقِع بَيْنَكُمُ الْعَدَوة وَالْبَغْضَاء وَ الشَّيْطانِ فَا بَعْنَكُ مُ الْعَدَوة وَالْبَغْضَاء فِي الشَّيْطانِ فَا يُعِيدُ الشَّيْطِنُ أَن يُوقِع بَيْنَكُمُ الْعَدَوة وَالْبَغْضَاء فِي الشَّيْطانِ أَن يُوقِع بَيْنَكُمُ الْعَدَوة وَالْبَغْضَاء فِي الشَّيْطِنِ فَالْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمُ عَن ذِكْرِ الله وعن الصلاة اللذين خُلق لهما العبد، وبهما سعادته؛ وهذه المعاصي تفسد صاحبها، وتجعله من أهل الخبث، وتوقعه في أعمال الشيطان وشباكه، فينقاد له كما تنقاد البهيمة وتجعله من أهل الخبث، وتوقعه في أعمال الشيطان وشباكه، فينقاد له كما تنقاد البهيمة الذليلة لراعيها، وتحول بين العبد وبين فلاحه، وتوقع العداوة والبغضاء بين المؤمنين، وتصد عن ذكر الله وعن الصلاة [ينظر: «تفسير السعدي» (ص: ٢٤٣)].

- طلب العلم، ومطالعة كتاب الله تعالى وسنة رسوله، وحفظ ما تيسر من الأذكار الواردة فيهما.

- الدعاء بأن يعينه الله تعالىٰ علىٰ الذكر، وأن يجعله دائمَ الذكر له، فعن ابن عباس عباس قال: كان النبي عليه يعليه يعلنه اللهم اجعلني لك شاكرًا، لك ذاكرًا» [رواه أبو داود: ١٥١٠].



# 🙈 ۸۲. حسن الخلق

جاءت الشريعة بكل ما يُزين الإنسان وينفعه في دينه ودنياه، فكان مما أمر به الشرع وكان له به غاية الحفاوة وأعظم الاعتناء: حسن الخلق، بل بلغ الأمر أن قصر النبي علي الشرع مكارم الأخلاق.

وحسن الخلق: هو أن يكون المرء سهل الطباع، ليِّن الجانب، طَلِيق الوجه، قليل النُّفور، طيِّب الكلمة، محتَمِلًا لأذى غيره، يبذل الخير والمعروف للناس.

## الأدلة على أن حُسن الخلق من أهم شعب الإيمان:

قال سبحانه: ﴿ وَإِذْ أَخَذُنَا مِيثَقَ بَنِيَ إِسْرَءِيلَ لَا تَعْبُدُونَ إِلَّا ٱللَّهَ وَبِٱلْوَلِدَيْنِ إِحْسَانًا وَذِى ٱلْقُـرُيْنِ وَٱلْمَسَاكِينِ وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْنًا ﴾ [البقرة: ٨٣].

قال السعدي هي: «هذه الشرائع من أصول الدين، التي أمر الله بها في كل شريعة، لاشتمالها على المصالح العامة في كل زمان ومكان، فلا يدخلها نسخ كأصل الدين، فقوله: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَقَ بَنِيَ إِسْرَءِيلَ ﴾ هذا من قسوتهم أن كل أمر أُمروا به استعصوا فلا يقبلونه إلا بالأيمان الغليظة والعهود الموثقة ﴿ لاَ نَعُبُدُونَ إِلّا الله ﴾ هذا أمر بعبادة الله وحده، ونهي عن الشرك به، وهذا أصل الدين، فلا تُقبل الأعمال كلها إن لم يكن هذا أساسها، فهذا حق الله تعالىٰ علىٰ عباده، ثم قال: ﴿ وَبِالْوَالِدِينِ إِحْسَانًا ﴾ أي: أحسنوا بالوالدين إحسانًا، وهذا يعم كل إحسان قولي وفعلي مما هو إحسان إليهم، وفيه النهي عن الإساءة إلىٰ الوالدين، وكذا يقال في صلة الأقارب واليتاميٰ والمساكين. ثم أمر بالإحسان إلىٰ الناس عمومًا فقال: ﴿ وَقُولُواْ لِلنّاسِ حُسّنًا ﴾ ومن القول الحسن: أمرهم بالمعروف، ونهيهم عن المنكر، وتعليمهم العلم، وبذل السلام، والبشاشة، وغير ذلك من كل كلام طيب. ولما كان الإنسان لا يسع الناسَ بماله، أمر بالمر يقدر به علىٰ الإحسان إلىٰ كل مخلوق، وهو الإحسان بالقول، فيكون في ضمن بأمر يقدر به علىٰ الإحسان إلىٰ كل مخلوق، وهو الإحسان بالقول، فيكون في ضمن بأمر يقدر به علىٰ الإحسان إلىٰ كل مخلوق، وهو الإحسان بالقول، فيكون في ضمن بأمر يقدر به علىٰ الإحسان إلىٰ كل مخلوق، وهو الإحسان بالقول، فيكون في ضمن بأمر يقدر به علىٰ الإحسان إلىٰ كل مخلوق، وهو الإحسان بالقول، فيكون في ضمن

ذلك النهي عن الكلام القبيح للناس حتى للكفار، ولهذا قال تعالىٰ: ﴿ وَلَا تُجَادِلُوٓا أَهْلَ اللَّهِ عَلَى الْكَافِرَ الْعَالَىٰ اللَّهِ عَلَى الْكَافِرَ الْعَالَىٰ اللَّهِ عَلَى الْكُلُّو الْعَلَّىٰ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ

ومن أدب الإنسان الذي أدَّب الله به عباده، أن يكون الإنسان نزيهًا في أقواله وأفعاله، غير فاحش ولا بذيء، ولا شاتم، ولا مخاصم، بل يكون حَسن الخلق، واسع الحلم، مجاملًا لكل أحد، صبورًا على ما يناله من أذى الخلق، امتثالًا لأمر الله، ورجاء لثوابه» [«تفسير السعدي» باختصار (ص: ٥٧)].

وقال تعالىٰ: ﴿ وَقُل لِعِبَادِى يَقُولُواْ ٱلَّتِي هِمَ أَحْسَنُ ۚ إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ يَنزَغُ بَيْنَهُمْ ﴾ [الإسراء:٥٣].

قال ابن كثير على: "يأمر تعالى رسوله على أن يأمر عباد الله المؤمنين أن يقولوا في مخاطباتهم ومحاوراتهم الكلام الأحسن والكلمة الطيبة؛ فإنه إذا لم يفعلوا ذلك، نزغ الشيطان بينهم، وأخرج الكلام إلى الفعال، ووقع الشر والمخاصمة والمقاتلة، فإن الشيطان عدو لآدم وذريته من حين امتنع من السجود لآدم، فعداوته ظاهرة بينة الشير ابن كثير الاسم (٥/ ٨٦)].

وقال تعالىٰ: ﴿ وَلَا تَسْتَوِى ٱلْحَسَنَةُ وَلَا ٱلسَّيِّعَةُ ٱدْفَعْ بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ, عَذَوَةٌ كَأَنَّهُ, وَلِيُّ حَمِيهٌ ۞ وَمَا يُلَقَّنِهَاۤ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَمَا يُلَقَّنَهَاۤ إِلَّا دُو حَظِّ عَظِيمٍ ﴾ [فصلت: ٣٤- ٣٥].

قال ابن كثير على: «وقوله: ﴿ وَلَا تَسْتَوِى ٱلْحَسَنَةُ وَلَا ٱلسَّيِّئَةُ ﴾ أي: فرق عظيم بين هذه وهذه فلا يستوي الإحسان إلى الخلق، ولا الإساءة إليهم، لا في ذاتها، ولا في وصفها، ولا في جزائها ﴿ ٱدْفَعُ بِٱلَّتِي هِىَ أَحْسَنُ ﴾ أي: من أساء إليك فادفعه عنك بالإحسان إليه، كما قال عمر على الله فيه.

وقوله تعالىٰ: ﴿ فَإِذَا ٱلَّذِى بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ وَعَلَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيٌّ حَمِيمٌ ﴾ أي: إذا أحسنت إلى من أساء إليك قادته تلك الحسنة إليه إلى مصافاتك ومحبتك والحنو عليك، حتى

٣٣٢

يصير كأنه ولي لك حميم أي: قريب إليك من الشفقة عليك والإحسان إليك.

ثم قال تعالىٰ: ﴿ وَمَا يُلَقَّ لِهَاۤ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ ﴾ أي: وما يقبل هذه الوصية ويعمل بها إلا من صبر علىٰ ذلك؛ فإنه يشق علىٰ النفوس ﴿ وَمَا يُلَقَّ لِهَاۤ إِلَّا ذُو حَظٍّ عَظِيرٍ ﴾ أي: ذو نصيب وافر من السعادة في الدنيا والأخرىٰ.

قال علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس في تفسير هذه الآية: أمر الله المؤمنين بالصبر عند الغضب، والحلم عند الجهل، والعفو عند الإساءة، فإذا فعلوا ذلك عصمهم الله من الشيطان، وخضع لهم عدوهم كأنه ولي حميم». [«تفسير ابن كثير» بتصرف يسير (٧/ ١٨١)]. وقال تعالىٰ: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنَا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَلِهِلُونَ قَالُولْ سَلَمًا ﴾ [الفرقان: ٣٣].

قال ابن كثير على: «هذه صفات عباد الله المؤمنين ﴿ اللَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوَنَا ﴾ أي: بسكينة ووقار من غير مرح ولا استكبار، وقوله: ﴿ وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَهِلُونَ قَالُواْ سَلَمًا ﴾ أي: إذا سفه عليهم الجهال بالسيئ، لم يقابلوهم عليه بمثله، بل يعفون ويصفحون، ولا يقولون إلا خيرًا، كما كان رسول الله على لا تزيده شدة الجهل عليه إلا حلمًا، وكما قال تعالى: ﴿ وَإِذَا سَمِعُواْ اللَّغُو أَعْرَضُواْ عَنْهُ وَقَالُواْ لَنَا آَعْمَلُنَا وَلَكُمْ أَعْمَلُكُمْ سَلَمٌ عَلَيْكُمْ لَا نَبْتَغِي الْجُهلِينَ ﴾ [القصص: ٥٥]». [«تفسير ابن كثير» (٦/ ١٢١)].

وقال الله تعالىٰ عن موعظة لقمان لابنه: ﴿ يَبُنَى َ أَقِهِ ٱلصَّلَوٰةَ وَأَمُرُ بِٱلْمَعُرُوفِ وَٱنْهَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَٱصْبِرْ عَلَىٰ مَاۤ أَصَابَكَ ۚ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلْأَمُورِ ۞ وَلَا تُصُعِّرْ خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَجًا ۗ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالِ فَخُورِ ۞ وَٱقْصِدُ فِي مَشْيِكَ وَٱغْضُصْ مِن صَوْتِكَ ۚ إِنَّ أَنكُرُ ٱلْأَصُوتِ لَصَوْتُ ٱلْخَمِيرِ ﴾ [لقمان: ١٧ - ١٩].

قال ابن كثير هِ: «﴿ يَبُنَى ٓ أَقِهِ ٱلصَّلَوٰ ٓ ﴾ أي: بحدودها وفروضها وأوقاتها ﴿ وَأَمُرَ بِالْمَعْرُوفِ وَٱنْهَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ ﴾ أي: بحسب طاقتك وجهدك ﴿ وَٱصْبِرْ عَلَىٰ مَاۤ أَصَابَكَ ۖ ﴾ عَلِم أَن الآمر بالمعروف والناهي عن المنكر لا بد أن يناله من الناس أذى، فأمره بالصبر.

الْمُكَانِي الْمُكانِي الْمُعِلِي الْمُكانِي الْمُعَلِي الْمُعَانِي الْمُعَانِي الْمُعَانِي الْمُعَانِي الْمُعَانِي الْمُعَانِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلْمِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُ

وقوله: ﴿ إِنَّ ذَالِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُّورِ ﴾ أي: إن الصبر علىٰ أذى الناس من الأمور التي يُعزَم عليها، ويُهتم بها.

وقوله: ﴿ وَلَا تُصَعِّرُ خَدَّكَ لِلتَّاسِ ﴾ يقول: لا تُعرِض بوجهك عن الناس إذا كلمتهم أو كلموك، احتقارًا منك لهم، واستكبارًا عليهم، ولكن ألن جانبك، وابسط وجهك إليهم.

وقوله: ﴿ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَحًا ﴾ أي: متكبراً جبارًا عنيدًا، لا تفعل ذلك يبغضك الله؛ ولهذا قال: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالِ فَخُورٍ ﴾ أي: مختال معجب في نفسه، فخور أي: على غيره، كما قال تعالى: ﴿ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَجًا ۖ إِنَّكَ لَن تَخْرِقَ ٱلْأَرْضَ وَلَن تَبَلُغَ الْجَبَالَ طُولَا ﴾ [الإسراء: ٣٧].

وقوله: ﴿ وَٱقْصِدُ فِي مَشْيِكَ ﴾ أي: امش مشيًا مقتصدًا ليس بالبطيء المتثبط، والا بالسريع المفرط، بل عدلًا وسطًا بين بين.

وقوله: ﴿ وَٱغْضُصُ مِن صَوْتِكَ ﴾ أي: لا تبالغ في الكلام، ولا ترفع صوتك فيما لا فائدة فيه؛ ولهذا قال تعالىٰ: ﴿ إِنَّ أَنكَرَ ٱلْأَصُوَتِ لَصَوْتُ ٱلْحَمِيرِ ﴾ قال مجاهد وغير واحد: إن أقبح الأصوات لصوت الحمير، أي: غاية من رفع صوته أنه يشبه بالحمير في علوه ورفعه، ومع هذا هو بغيض إلىٰ الله تعالىٰ ». [«تفسير ابن كثير» بتصرف يسير (٦/ ٣٣٨)].

وقال تعالىٰ: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ [القلم: ٤].

٣٣٤ ٢٣٤

مَا عَنِتُ مِ حَرِيكُ عَلَيْكُم بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُوفُ رَّحِيمٌ التوبة: ١٢٨]، وما أشبه ذلك من الآيات الدالات على اتصافه على اتصافه على المخلق ، والآيات الحاثات على الخلق العظيم، فكان له منها أكملها وأجلها، وهو في كل خصلة منها في الذروة العليا، فكان العظيم، فكان له منها أكملها وأجلها، وهو في كل خصلة منها في الذروة العليا، فكان جابرًا لينًا قريبًا من الناس، مجيبًا لدعوة من دعاه، قاضيًا لحاجة من استقضاه، جابرًا لقلب من سأله، لا يَحرمه ولا يرده خائبًا، وإذا أراد أصحابه منه أمرًا وافقهم عليه، وتابعهم فيه إذا لم يكن فيه محذور، وإن عزم على أمر لم يستبد به دونهم، بل يشاورهم ويؤامرهم، وكان يقبل من محسنهم، ويعفو عن مسيئهم، ولم يكن يعاشر جليسًا له إلا أتم عشرة وأحسنها، فكان لا يعبس في وجهه، ولا يغلظ عليه في مقاله، ولا يمسك عليه فلتات لسانه، ولا يؤاخذه بما يصدر منه من جفوة، بل يحسن إلى عشيره غاية الإحسان، ويحتمله غاية الاحتمال عليه المنه، ولا يوحمه).

وعن حكيم بن أفلح قال: يا أم المؤمنين - يعني: عائشة وَ النَّهِ النَّهِ عَن خلق رسول الله وَ الله وَاله وَ الله وَالله وَاللهُ وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَاللهُ وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَاللهُ وَالله وَال

وعن ابن عباس وعن الله قال: لما بلغ أبا ذر مبعث النبي على قال لأخيه: اركب إلى هذا الوادي فاعلم لي علم هذا الرجل الذي يزعم أنه نبي يأتيه الخبر من السماء، واسمع من قوله ثم ائتني، فانطلق الأخ حتى قدمه وسمع من قوله، ثم رجع إلى أبي ذر فقال له: رأيته يأمر بمكارم الأخلاق... [رواه البخاري: ٣٨٦١، ومسلم: ٢٤٧٤].

وعن عبد الله بن عمرو رَضِي قال: لم يكن النبي رَصِي فاحشًا ولا متفحِّشًا، وكان يقول: «إن من خياركم أحسنكم أخلاقًا» [رواه البخاري: ٥٥٥٩، ومسلم: ٢٣٢١].

«فاحشًا» أي: ناطقًا بالفحش. «متفحشا» أي: متكلِّفًا في الفحش، يعني: أنه لم يكن الفحش فيه خُلقًا أصليًّا ولا مكتسبًا. والمراد بالفحش هنا: سوء الخلق وبذاءة اللسان ونحو ذلك.

وعن النوَّاس بن سمعان الأنصاري فَقَّ قال: سألت رسول الله عليه والإثم فقال: «البر حسن الخلق، والإثم ما حاك في صدرك، وكرهت أن يطلع عليه الناس» [رواه مسلم: ٢٥٥٣].

440

قال النووي هجنى: «قال العلماء: البر يكون بمعنى: الصلة، وبمعنى اللطف، والمبرَّة، وحسن الصحبة والعشرة، وبمعنى الطاعة، وهذه الأمور هي مجامع حسن الخلق. ومعنى «حاك في صدرك» أي: تحرك فيه وتردد ولم ينشرح له الصدر، وحصل في القلب منه الشك وخوف كونه ذنبًا» [«شرح مسلم» (١٦/ ١١١)].

وعن أبي ذر رضي قال: قال لي رسول الله علي: «اتق الله حيثما كنت، وأتبع السيئة الحسنة تمحها، وخالق الناس بخلق حسن» [رواه الترمذي: ١٩٨٧].

وعن أبي أمامة والله على الله على الله على الله على الجنة لمن كسُن خلقه». [رواه أبو داود: ٤٨٠٠]. «زعيم» أي: ضامن وكفيل.

وعن عائشة رضىٰ الله عنها قالت: سمعت رسول الله على يقول: «إن المؤمن ليُدرك بحسن خلقه درجة الصائم القائم» [رواه أبو داود: ٤٧٩٨].

وعن أبي هريرة وصلى قال: قال رسول الله عليه: «إنما بُعِثت لأتمم صالح الأخلاق» [رواه أحمد: ٨٩٥٢].

وعن جابر فَطَّ ، أن رسول الله عَلِيُ قال: «إن من أحبكم إلي وأقربكم مني مجلسًا يوم القيامة أحاسنكم أخلاقًا» [رواه الترمذي: ٢٠١٨].

وعن أبي الدرداء وَ الله النبي عَلَيْهُ قال: «ما شيء أثقل في ميزان المؤمن يوم القيامة من خلق حسن، وإن الله ليبغض الفاحش البذيء» [رواه الترمذي: ٢٠٠٢].

وعن أبي هريرة ولا قال: سئل رسول الله على عن أكثر ما يدخل الناس الجنة، فقال: «تقوى الله وحسن الخلق» [رواه الترمذي: ٢٠٠٤].

الْمُنْ اللهُ الله

وعن أنس وَ قال: كان رسول الله على من أحسن الناس خلقًا، فأرسلني يومًا لحاجة، فقلت: والله لا أذهب، وفي نفسي أن أذهب لما أمرني به نبي الله على فخرجت حتى أمر على صبيان وهم يلعبون في السوق، فإذا رسول الله على قد قبض بقفاي من ورائي، قال: فنظرت إليه وهو يضحك، فقال: «يا أُنيس أذهبت حيث أمرتك؟»، قال: قلت: نعم، أنا أذهب، يا رسول الله. [رواه مسلم: ٢٣١٠].

### الثمرات المترتبة على حسن الخلق:

لحسن الخلق فوائد جليلة وثمرات كثيرة، نذكر منها:

- أن فيه تشبهًا بنبينا محمد عَلَيْلًا.
- أنه امتثال لأمر الله تعالى، وتنفيذ ما أمر به عباده.
- أنه مخالفةٌ للشيطان، فإنه يسعىٰ لنشر العداوة بين البشر، وإن أعظم ما يجلب العداوة سوء الخلق.
  - أنه من أعظم أسباب دخول الجنة، والنجاة من النار.
- أن حسن الخلق يُذهب العداوة بين المرء وخصومة، حتى لربما صار العدو صديقًا حميمًا.
- أن فيه سلامة عِرض المرء، فإن من اعتاد حسن الخلق لم ينابذ أحدًا بسوء من القول، فسلم من أن يسبه أحد أو أن يشتمه.
  - أنه من أسباب تجاوز الله تعالىٰ عن العبديوم القيامة.
- أنه من أسباب كمال الإيمان، فإن من استكمل صالح الأخلاق فقد استكمل الإيمان؛ لأن الأخلاق الحسنة تدعو إلىٰ حسن المعاملة مع الخالق بشكره ورؤية التقصير في حقه، وإلىٰ حسن معاملة الخلق أيضًا، وهذا هو الدين كله.
- أنه سبب رفعة درجة العبد يوم القيامة، بل قد ضمن له النبيُّ عَلَيْ بيتًا في أعلىٰ الحنة.

الْمُكَانِي الْمُكانِي الْمُعَالِي الْمُعَانِي الْمُعِلِي الْمُعَانِي الْمُعِي الْمُعَانِي الْمُعَانِي الْمُعَانِي الْمُعَانِي الْمُعَانِي

- أن به يصير العبد في درجة الصائم القائم الذي لا يفتر عن العبادة.
- أنه سبب لحب رسول الله عليه للعبد، بل به يصير المرء من أقرب الناس منزلة منه عليه يوم القيامة.
  - أنه نوع من أنواع البر، ففاعله من أهل البر والخير.
  - أنه مما يثقِّل ميزان العبديوم القيامة، بل هو أثقل ما يوضع في هذا الميزان.
    - أنه من أعظم أسباب محبة الناس.
- إنّ التزام الأخلاق الحسنة لا يأتي إلا بالخير على الفرد الذي التزم بها والمجتمع من حوله، فلحسن الخلق فوائد كثيرةٌ أُخرويَّةٌ ودنيويَّةٌ لا يمكن حصرها وعدها.

### الأسباب والوسائل المعينة على حسن الخلق:

إن حسن الخلق من الأمور التي يمكن أن يكتسبها العبد بأمور، نذكر منها:

- الحرص على زيادة الإيمان، وتوقّد شعلته في القلب؛ لأن حسن الخلق من الإيمان، فكلما كان إيمان العبد كاملًا كانت أخلاقه مستقيمة.
  - الاقتداء والتأسي بخير البشر وهو نبينا ﷺ، فقد كان أحسن الناس أخلاقًا.
- التخلق بأخلاق وآداب القرآن، فقد سبق أن ذكرنا عن عائشة رضى الله عنها حين سئلت عن خلق النبي عليه أن خلقه كان القرآن.
- النظر في سير السلف الصالح والاقتداء بهم، وبما كانوا عليه من جميل الأخلاق، نحو ما جاء عن وكيع بن الجراح شيخ الإمام أحمد بن حنبل أنه سبه رجل، فقيل له: أفلا ترد عليه؟ فقال: ولماذا تعلمنا العلم إذن؟!
- التربية السليمة منذ الصغر، فالتعليم في الصغر كالنقش على الحجر، فمن شبَّ علىٰ شيء نشأ عليه، بل وشاب أيضًا عليه، فعلىٰ الوالدين دور عظيم في هذا الباب.
- مصاحبة الصالحين، ومن عُلِم منه جميل الأخلاق، ومجانبة أهل السوء ممن عُلِم عنهم سوء الخلق والتفحش؛ فإن الطباع تنتقل بالمجالسة والمخالطة.

وَيُرْكُمُ الْمُكْمُ الْمُكْمِينَ الْمُكِمِينَ الْمُكْمِينَ الْمُكْمِينَ الْمُكْمِينَ الْمُكْمِينَ الْمُكِمِينَ الْمُكْمِينَ الْمُكْمِينَ الْمُكْمِينَ الْمُكْمِينَ الْمُكِمِينَ الْمُكْمِينَ الْمُكِمِينَ الْمُكِمِينَ الْمُكْمِينَ الْمُكْمِينَ الْمُكْمِينَ الْمُكْمِينَ الْمُكْمِينَ الْمُكْمِينَ الْمُكْمِينَ الْمُكْمِينَ الْمُكْمِينَ الْمُلْمِينَ الْمُلْمِينَ الْمُلْمِينَ الْمُلْمِينَ الْمُلْمِينَ الْمُلِمِينَ الْمُلْمِينَ الْمُلْمِينِ الْمُلْمِينَ الْمُلْمِينَ الْمُلْمِينَ الْمُلْمِينِ الْمُلْمِينِ الْمُل

- الاستعانة بالله تعالى؛ لأن حمل النفس على حسن الخلق في جميع الأحوال شاقٌ عليها، ولا يمكن لعبد أن يأتي به على وجهه إلا بإعانة الله له وتوفيقه إليه.

- مجاهدة النفس، وهي من أهم وسائل حسن الخلق، فإن ملازمته شاقة على النفس، وإذا جدَّ المرء وجاهد نفسه وألزمها حسن الخلق، وفقه الله لذلك.
- معرفة ثواب حسن الخلق وما أعده الله لمن حسن خلقه. وعاقبة سوء الخلق في الدنيا والآخرة، من بغض الله وبغض خلقه.



# 🤲 ٥٣. الإحسان إلى الخلق 🗽

إن من محاسن الشريعة الإسلامية أنها لم تأت لتنظيم العلاقة بين الخلق وخالقهم فقط، وإنما لتنظيمها أيضًا بين الخلق بعضهم البعض، ولذا فإن الناظر في نصوص الشرع الحنيف يجده مليئًا بالحث على حسن المعاملة مع الخلق والإحسان إليهم، بل قد جعل ذلك من شعب الإيمان، ورتب عليه جزيل الثواب.

والإحسان: هو بذل النفع للخلق جميعًا، سواء منهم الآدمي وغيره، فيكون الإحسان إلى الناس، وكذلك يكون إلى الحيوانات والبهائم ونحوها.

فمن الإحسان: بذل كل معروف من مال وطعام وسقي للمسلمين، بل وإلى غيرهم ممن لم تنه الشريعة عن الإحسان إليهم كأهل الذمة ونحوهم، فالإحسان إلى الفقير يكون بالتصدق عليه وبذل المال له، والإحسان إلى الضعيف بإعانته في حمل شيء ونحوه، والإحسان إلى الكبير بإكرامه وتوقيره وإعانته فيما يحتاج إلى إعانة فيه.

والإحسان إلى المسلمين كافة يكون بلين الكلام معهم، والبشاشة في وجوههم، وبذل السلام لهم، وكف الأذى عنهم، وتعليمهم ما يجهلونه من أمور دينهم ودنياهم، وأمرهم بالمعروف ونهيهم عن المنكر.

والإحسان إلى الحيوان بإطعامه وسقيه وترك الأذية له، بل ويكون الإحسان إليه حتى في ذبحه، وذلك بحد السكين وإخفائها عنه دفعًا لتعذيبه برؤيته لها.

ومن أعظم وجوه الإحسان: الإحسان إلىٰ الوالدين، والأقارب، والزوجة، والأولاد، فهؤلاء أولىٰ بالإحسان من غيرهم.

### الأدلة من الكتاب والسنة على أن الإحسان إلى الخلق من شعب الإيمان:

قال تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَ بَنِيَ إِسْرَءِيلَ لَا تَعْبُدُونَ إِلَّا ٱللَّهَ وَبِٱلْوَالِدَيْنِ إِحْسَانَا وَذِى ٱلْقُرْزِيَى وَٱلْمَسَاكِينِ وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْنَا ﴾ [البقرة: ٨٣].

قال السعدي على: وهذه الشرائع من أصول الدين، التي أمر الله بها في كل شريعة، لاشتمالها على المصالح العامة في كل زمان ومكان، فلا يدخلها نسخ كأصل الدين.

﴿ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانَا ﴾ أي: أحسنوا بالوالدين إحسانًا، وهذا يعم كل إحسان قولي وفعلي مما هو إحسان إليهم، وفيه النهي عن الإساءة إلى الوالدين.

وللإحسان ضدان: الإساءة، وهي أعظم جرمًا، وترك الإحسان بدون إساءة، وهذا محرم، لكن لا يجب أن يلحق بالأول، وكذا يقال في صلة الأقارب واليتامي، والمساكين.

ثم أمر بالإحسان إلى الناس عمومًا فقال: ﴿ وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسَنًا ﴾ ومن القول الحسن: أمرهم بالمعروف، ونهيهم عن المنكر، وتعليمهم العلم، وبذل السلام، والبشاشة، وغير ذلك من كل كلام طيب.

ولما كان الإنسان لا يسع الناس بماله، أُمِر بأمر يقدر به على الإحسان إلى كل مخلوق، وهو الإحسان بالقول، فيكون في ضمن ذلك النهي عن الكلام القبيح للناس حتى للكفار، ولهذا قال تعالى: ﴿ وَلَا تُجَادِلُوٓا أُهۡلَ ٱلۡكِتَبِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِ اَلَى اَحْسَنُ ﴾.

ومن أدب الإنسان الذي أدَّب الله به عباده، أن يكون الإنسان نزيهًا في أقواله وأفعاله، غير فاحش ولا بذيء، ولا شاتم، ولا مخاصم، بل يكون حسن الخلق، واسع الحلم، مجاملًا لكل أحد، صبورًا على ما يناله من أذى الخلق، امتثالًا لأمر الله، ورجاء لثوابه.

ثم أمرهم بإقامة الصلاة، وإيتاء الزكاة، لما تقدم أن الصلاة متضمنة للإخلاص للمعبود، والزكاة متضمنة للإحسان إلى العبيد [أنظر: «تفسير السعدي» (ص: ٥٧)].

وقال سبحانه: ﴿ يَآأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِي ٱلْقَتَلَىُّ ٱلْحُرُّ بِٱلْحُرِ وَٱلْعَبَدُ بِٱلْعَبْدِ وَٱلْأَنْنَى بِٱلْأَنْنَى ۚ فَمَنْ عُفِى لَهُۥ مِنْ أَخِيهِ شَىءٌ فَٱتِبَاعُ بِٱلْمَعْرُوفِ وَأَدَآءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَنِ ۚ ذَلِكَ تَخَفِيفُ مِّن رَّبِّكُمْ وَرَحْمَةُ ۗ فَمَنِ ٱعْتَدَىٰ بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُۥ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ١٧٨]. قال السعدي هي: يمتن تعالىٰ علىٰ عباده المؤمنين، بأنه فرض عليهم ﴿ٱلْقِصَاصُ فِي ٱلْقَتَلِيِّ ﴾ أي: المساواة فيه، وأن يُقتل القاتل علىٰ الصفة التي قتل عليها المقتول، إقامة للعدل والقسط بين العباد.

ثم قال: ﴿ فَمَنْ عُفِى لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ ﴾ أي: عفا ولي المقتول عن القاتل وقَبِل منه الدية، وجب على ولي المقتول أن يتبع القاتل ﴿ بِٱلْمَعْرُوفِ ﴾ من غير أن يشق عليه، والا يحمله ما الا يطيق، بل يحسن الاقتضاء والطلب، والا يحرجه.

وعلى القاتل ﴿ وَأَدَاءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَنِ ۗ ﴾ من غير تسويف ولا نقص، ولا إساءة فعلية أو قولية، فهل جزاء الإحسان إليه بالعفو، إلا الإحسان بحسن القضاء، وهذا مأمور به في كل ما ثبت في ذمم الناس للإنسان، مأمور من له الحق بالاتباع بالمعروف، ومن عليه الحق بالأداء بإحسان [أنظر: «تفسير السعدي» (ص: ١٨٤)].

وقال ﷺ: ﴿ وَأَنفِقُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا تُلْقُواْ بِأَيْدِيكُوْ إِلَى ٱلتَّهْلُكَةِ وَأَحْسِنُوَأَ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱللَّهُ يُحِبُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَ يُحِبُ اللَّهُ اللَّالَّالَّالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ الللللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ ال

قال السعدي هي: «لما كانت النفقة في سبيل الله نوعًا من أنواع الإحسان، أمر بالإحسان عمومًا فقال: ﴿وَأَحْسِنُوا الله يَجُبُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ وهذا يشمل جميع أنواع الإحسان؛ لأنه لم يقيده بشيء دون شيء، فيدخل فيه الإحسان بالمال كما تقدم، ويدخل فيه الإحسان بالجاه بالشفاعات ونحو ذلك، ويدخل في ذلك الإحسان بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وتعليم العلم النافع، ويدخل في ذلك قضاء حوائج الناس، من تفريج كرباتهم وإزالة شداتهم، وعيادة مرضاهم، وتشييع جنائزهم، وإرشاد ضالهم، وإعانة من يعمل عملًا، والعمل لمن لا يحسن العمل ونحو ذلك، مما هو من الإحسان الذي أمر الله به.

ويدخل في الإحسان أيضًا الإحسان في عبادة الله تعالى، وهو كما ذكر النبي علي الله النبي علي الله الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه، فإنه يراك».

٣٤٢ ) نَوْمُ وَعُرُنَ الْمُعَالِقُ الْمُعَالِقُ الْمُعَالِقُ الْمُعَالِقُ الْمُعَالِقُ الْمُعَالِقُ

فمن اتصف بهذه الصفات، كان من الذين قال الله فيهم: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ ٱلْحُسَنَىٰ وَزِيَادَةٌ ﴾ وكان الله معه يسدده ويرشده ويعينه على كل أموره» [ «تفسير السعدي» (ص: ٩٠)]. وقال تبارك اسمه: ﴿ الطَّلَقُ مَرَّتَانِ فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحُ بِإِحْسَنِ ﴾ [البقرة: ٢٢٩].

قال ابن كثير هج: «أي: إذا طلقتها واحدة أو اثنتين، فأنت مخير فيها ما دامت عدتها باقية، بين أن تردها إليك ناويًا الإصلاح بها والإحسان إليها، وبين أن تتركها حتى تنقضى عدتها، فتُطلِق سراحها محسنًا إليها، لا تظلمها من حقها شيئًا، ولا تضار بها.

قال علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس: إذا طلق الرجل امرأته تطليقتين، فليتق الله في الثالثة، فإما أن يمسكها بمعروف فيحسن صحابتها، أو يسرحها بإحسان فلا يظلمها من حقها شيئًا» [«تفسير ابن كثير» (١/ ٢١١)].

وقال تعالىٰ: ﴿ وَسَارِعُواْ إِلَى مَغْفِرَةِ مِّن رَّيِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا ٱلسَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ أَعُلَى مَغُفِرَةِ مِّن رَّيِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا ٱلسَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ أَعُدَتْ لِلْمُتَّقِينَ ۚ ٱلَّذِينَ يُنفِغُونَ فِي ٱلسَّرَآءِ وَٱلضَّرَآءِ وَٱلْكَاظِمِينَ ٱلْفَيْظَ وَٱلْعَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِ وَٱللَّهُ يُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٢، ١٣٢].

ذكر تعالى صفة أهل الجنة، وهم الذين ينفقون في السراء والضراء أي: في الشدة والرخاء، والمنشط والمكره، والصحة والمرض، وفي جميع الأحوال، والمعنى: أنهم لا يشغلهم أمرٌ عن طاعة الله تعالى والإنفاق في مراضيه، والإحسان إلى خلقه من قراباتهم وغيرهم بأنواع البر. ومن صفاتهم أيضًا أنهم إذا ثار بهم الغيظ كظموه، بمعنى: كتموه فلم يعملوه، وعفوا مع ذلك عمن أساء إليهم، وهذا أكمل الأحوال.

وأما قوله ﴿ وَٱللَّهُ يُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ أي: فإن الله يحب من عمل بهذه الأمور التي وَصف أنه أَعدَّ للعاملين بها الجنة التي عرضها السماوات والأرض، والعاملون بها هم المحسنون، وإحسانهم هو عملهم بها. [ينظر: "تفسير الطبري" (٦/ ٥٨)، و"تفسير ابن كثير" (٦/ ١١٩)].

وقال على: ﴿ إِنَّ رَحْمَتَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [الأعراف: ٥٦].

قال السعدي ، ﴿ إِنَّ رَحْمَتَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ أي: المحسنين في عبادة

الله، المحسنين إلى عباد الله، فكلما كان العبد أكثر إحسانًا، كان أقرب إلى رحمة ربه، وكان ربه قريبًا منه برحمته، وفي هذا من الحث على الإحسان ما لا يخفى» [«تفسير السعدى» (ص: ٢٩٢)].

454

وقال تعالىٰ: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ فِي هَاذِهِ ٱلدُّنْيَاحَسَنَةٌ وَلَدَارُ ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ وَلَنِعْمَ دَارُ ٱلْمُتَّقِينَ وَقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ فِي هَاذِهِ ٱلدُّنْيَاحُسَنَةٌ وَلَدَارُ ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ وَلَيْعُمَ دَارُ ٱلْمُتَّقِينَ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا تَجْمِرِي مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ لَهُمْ فِيهَا مَا يَشَاءُ وَنَّ كَذَلِكَ يَجْزِي اللَّهُ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ [النحل: ٣٠-٣١].

الحسنة في الدنيا: هي الرزق الواسع، والعيشة الهنية، وطمأنينة القلب، والأمن والسرور.

وقال تبارك اسمه: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيتَآيِ ذِي ٱلْقُرْبَيْ ﴾ [النحل: ٩٠].

قال السعدي هي: «الإحسان فضيلة مستحب، وذلك كنفع الناس بالمال والبدن والعلم، وغير ذلك من أنواع النفع، حتى إنه يدخل فيه الإحسان إلى الحيوان البهيم المأكول وغيره.

وخص الله إيتاء ذي القربي - وإن كان داخلًا في العموم - لتأكد حقهم وتعين صلتهم وبرهم، والحرص على ذلك، ويدخل في ذلك جميع الأقارب قريبهم وبعيدهم، لكن كل ما كان أقرب كان أحق بالبر» [«تفسير السعدي» (ص: ٤٤٧)].

وقال: ﴿ وَلِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ لِيَجْزِى ٱلَّذِينَ أَسَكُواْ بِمَا عَمِلُواْ وَيَجْزِى ٱلَّذِينَ أَسَكُواْ بِمَا عَمِلُواْ وَيَجْزِى ٱلَّذِينَ أَسَكُواْ بِمَا عَمِلُواْ وَيَجْزِى ٱلَّذِينَ أَصَانُواْ بِٱلْحُسْنَى ﴾ [النجم: ٣١].

وعن عبد الله بن عمرو بن العاص والمن الله وعن عبد الله بن عمرو بن العاص والمن والديك أحد حي؟» أبايعك على الهجرة والجهاد، أبتغي الأجر من الله والله قال: «فهل من والديك أحد حي؟ قال: نعم، بل كلاهما، قال: «فتبتغي الأجر من الله؟» قال: نعم، قال: «فارجع إلى والديك فأحسن صحبتهما». [رواه مسلم: ٦].

وعن سليمان بن عمرو بن الأحوص قال: حدثني أبي أنه شهد حجة الوداع مع رسول الله على فحمد الله، وأثنى عليه، وذكّر، ووعظ، فقال: «ألا واستوصوا بالنساء

خيرًا، فإنما هن عوان عندكم، ليس تملكون منهن شيئًا غير ذلك، إلا أن يأتين بفاحشة مبينة، فإن فعلن فاهجروهن في المضاجع، واضربوهن ضربًا غير مبرِّح، فإن أطعنكم فلا تبغوا عليهن سبيلًا، ألا إن لكم على نسائكم حقًّا، ولنسائكم عليكم حقًّا، فأما حقكم على نسائكم فلا يوطئن فرشكم مَن تكرهون، ولا يأذنَّ في بيوتكم لمن تكرهون، ألا وحقهن عليكم أن تحسنوا إليهن في كسوتهن وطعامهن» [رواه الترمذي: ١١٦٣].

«عوان عندكم» أي: أسرى في أيديكم. «إلا أن يأتين بفاحشة مبينة» كالنشوز وسوء العشرة وشراسة الخلق. «مبرح» أي: شاق شديد. «فلا يوطئن فرشكم من تكرهون» أي: لا يأذن لأحد تكرهونه في دخول بيوتكم والجلوس في منازلكم، سواء كان المأذون له رجلا أجنبيًا أو امرأة أو أحد من محارم الزوجة، فالنهي يتناول جميع ذلك.

وعن أبي ذر وصلى قال: قال رسول الله على الله القيراط، فإذا فتحتموها فأحسنوا إلى أهلها، فإن لهم ذمة ورَحِمًا الرواه مسلم: ٢٥٤٣].

«القيراط»: جزء من أجزاء الدينار والدرهم وغيرهما، وكان أهل مصر يكثرون من استعماله والتكلم به. «ذمة»: الذمة هي الحرمة والحق. «ورحمًا» الرحم لكون هاجر أم إسماعيل عليه السلام منهم.

وعن أبي هريرة والنبي على قال: «إن الميت إذا وُضع في قبره إنه يسمع خفق نعالهم حين يولُّون عنه، فإن كان مؤمنًا كانت الصلاة عند رأسه، وكان الصيام عن يمينه، وكانت الزكاة عن شماله، وكان فعل الخيرات من الصدقة والصلة والمعروف والإحسان إلى الناس عند رجليه. فيؤتى من قبل رأسه فتقول الصلاة: ما قِبَلي مدخل، ثم يؤتى عن يساره فتقول الزكاة: ما قِبَلي مدخل، ثم يؤتى عن يساره فتقول الزكاة: ما قِبَلي مدخل، ثم مدخل، ثم يؤتى من الصدقة والصلة والمعروف مدخل، ثم يؤتى من الصدقة والصلة والمعروف والإحسان إلى الناس: ما قِبَلى مدخل...». [رواه ابن حبان: ٣١١٣].

«يسمع خفق نعالهم» أي: يسمع صوت نعالهم على الأرض إذا مشوا. «ما قِبَلي مدخل» أي: لا توجد ثغرة كي ينفذ منها العذاب إلى هذا الرجل.

وعن أبي هريرة ولي قال: قال رسول الله وعن أبي هريرة ولي قال: قال رسول الله وعن أبي هريرة ولي قال: قال رسول الله وعن الرجل على دابته صدقة، كل يوم تطلع فيه الشمس يعدل بين الاثنين صدقة، ويعين الرجل على دابته فيحمله عليها أو يرفع عليها متاعه صدقة، والكلمة الطيبة صدقة، وكل خطوة يمشيها إلى الصلاة صدقة، ويميط الأذى عن الطريق صدقة» [رواه البخاري: ٢٩٨٩، ومسلم: ٢٩٨٩].

«سُلاميٰ» أي: مفصل. «يعدل بين الاثنين صدقة» أي: يصلح بينهما بالعدل.

وعن أبي هريرة وصلى الله وصلى العطش، فنزل بئرًا، فشرب منها، ثم خرج فإذا هو بكلب يلهث يأكل الثرى من العطش، فقال: لقد بلغ هذا مثل الذي بلغ بي، فملاً خفه، ثم أمسكه بفيه، ثم رقي، فسقى الكلب، فشكر الله له، فغفر له». قالوا: يا رسول الله، وإن لنا في البهائم أجرًا؟ قال: «في كل كبد رطبة أجر» [رواه البخاري: ٢٣٦٣، ومسلم: ٢٢٤٤].

"يلهث" أي: يرتفع نَفَسُه بين أضلاعه، أو يُخرج لسانه من شدة العطش. "الثريل" أي: التراب الندي. "رقي" أي: صعد. "وإن لنا في البهائم لأجرًا" أي: أيكون لنا في سقي البهائم والإحسان لها أجر؟. "في كل كبد رطبة أجر" معناه: في الإحسان إلىٰ كل حيوان حي يسقيه ويطعمه أجر، وسُمي الحي ذا كبد رطبة؛ لأن الميت يجف جسمه وكبده.

«بغيًا» البغي هي الزانية المجاهرة بالفجور. «يطيف» أي: يدور حوله. «أدلع لسانه» أي: أخرجه من شدة العطش. «نزعت له بموقها» الموق: الخف، والمعنى: أنها استقت له بخفها.

٣٤٦ ٢٤٦

وعن أبي هريرة فطح ، عن رسول الله على قال: «دخلت امرأة النار في هرة ربطتها، فلا هي أطعمتها، ولا هي أرسلتها تأكل من خَشاش الأرض، حتى ماتت هزلًا» [رواه البخاري: ٣٣١٨، ومسلم: ٢٦١٩].

«في هرة» أي: بسبب قطة صغيرة. «خَشاش الأرض» أي: حشراتها. «هزلًا» أي: ضعفًا بسبب الجوع.

وعن شداد بن أوس، قال: ثنتان حفظتهما عن رسول الله على قال: «إن الله كتب الإحسان على كل شيء، فإذا قتلتم فأحسنوا القِتْلَةَ، وإذا ذبحتم فأحسنوا الذّبح، وليُحِدّ أحدُكم شفرته، وليرح ذبيحته» [رواه مسلم: ١٩٥٥].

«شفرته» الشفرة هي السكين. «ليرح ذبيحته» أي: بإحداد السكين، وإمرارها بسرعة، وغير ذلك، ويستحب أن لا يحد السكين بحضرة الذبيحة، وأن لا يذبح واحدة بحضرة أخرى، ولا يجرها إلى مذبحها.

#### الآثار المترتبة على الإحسان إلى الخلق:

- أنه من أسباب رضى الله على عن العبد.
- أنه من أسباب محبة الله تعالىٰ للعبد، قال سبحانه: ﴿وَأَحْسِنُوٓا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [البقرة: ١٩٥].
- أنه من أعظم أسباب الرحمة، فمن أراد أن تتنزل عليه الرحمات الإلهية فعليه بالإحسان إلى الخلق.
- أنه من أسباب دفع البلاء عن العبد ونزول الخيرات والبركات عليه، فإن الجزاء من جنس العمل؛ فمن أحسن لعباد الله أحسن الله إليه، قال تعالى: ﴿هَلَجَزَاءُ ٱلْإِحْسَنِ مِن جنس العمل؛ فمن أحسن لعباد الله أحسن الله إليه، قال تعالى: ﴿هَلَجَزَاءُ ٱلْإِحْسَنِ إِلّا ٱلْإِحْسَنُ ﴾ [الرحمن: ٦٠]. وقال ابن القيم ﷺ: «وقد دل العقل والنقل والفطر وتجارب الأمم -على اختلاف أجناسها ومللها ونحلها- على أن التقرب إلى رب العالمين وطلب مرضاته، والبر والإحسان إلى خلقه، من أعظم الأسباب الجالبة لكل

خير، وأضدادها من أكبر الأسباب الجالبة لكل شر، فما استُجلِبتْ نِعمُ الله واستُدفِعتْ نِعَمُ الله واستُدفِعتْ نِقَمُه بمثل طاعته والتقرب إليه، والإحسان إلىٰ خلقه» [«الداء والدواء» (ص: ٣١)].

- أنه من أسباب رفع الدرجات في الآخرة.
- أنه من أسباب دفع أهوال القبر عن العبد.
- أنه من أعظم أسباب مغفرة الذنوب، ومحو الخطايا، فإن الله تعالىٰ غفر لامرأة تمتهن الزنا -وهو من أكبر الكبائر- بسقيها لكلب، فما بالك بمن يحسن إلىٰ الناس خصوصًا أولياء الله.

#### الوسائل المعينة على الإحسان:

- صحة الإيمان وسلامة العقيدة، فالقلب هو ملك الجوارح، فإذا صح القلب وسلم من الآفات، انجمع عزمه على فعل الخيرات، ومنها الإحسان إلى الخلق رغبة في ثواب الله تعالى.
- من أهم ما يعين على الإحسان إلى المخلوقات: معرفة العبد ما يعود عليه من خير بسبب هذا الإحسان، فإن من يقابل إحسانه هذا ويكافئه عليه هو الله تعالى، وهو أكرم من كل كريم فلا يكافئ بالمثل، وإنما مكافئته تكون بأضعاف مضاعفة، فالعبد هو الرابح أولًا وأخيرًا.
- التربية على الأخلاق الحميدة، فهي من الأسباب الواضحة الدافعة إلى الإحسان إلى الخلق، ويدربه الإحسان إلى الخلق، فعلى الوالد أن يربي ولده على الإحسان إلى الخلق، ويدربه على ذلك فيعطيه الصدقات ليوصلها إلى الفقراء، ويأمره بمساعدة كبير السن، حتى ينشأ الولد وقد تعود على صنائع الخير.
- أن يطالع المسلم سيرة النبي عَلَيْ ويقتدي بأخلاقه؛ فقد كان عَلَيْ أكثر الناس إحسانًا إلى الخلق.

- النظر في أحوال الصحابة على والسلف الصالح وما كانوا عليه من الإحسان إلى الخلق.

- البعد عن التشبه بأخلاق الكفار وعادات الحضارة الغربية وتقاليدها، فقد عُلم أنها حضارة تقوم على المادية المحضة، وتخلو من كل قيم الأخلاق والمروءة والإحسان إلى الخلق.
- تذكر فناء هذه الدنيا، وأن الباقي هو ما يقدمه الإنسان لآخرته، فهذا يدفعه إلى بذل ما في يده إلى غيره، وعدم انتظار مقابل من المخلوقين، بل ينتظر ثواب الله في الآخرة.



# 🗯 که. الصبر 鯸

الصبر من أعظم شعب الإيمان وأجمعها، وهو من صفات الأنبياء والصالحين من عباد الله، وبه تُنال أعلىٰ الدرجات، وتُتبوأ أعلىٰ المنازل، وأهله أجرهم غير معلوم، بل مدَّخر عند الذي خزائن كل شيء بيده، وعطاؤه لا ينفد ولا ينقضي، وهو علاج البلاءات والمدلهمات.

والصبر: هو حبس النفس على طاعة الله واجتناب معاصيه، وعدم التسخط على قضاء الله وقدره.

وبهذا يعرف أن للصبر ثلاث مراتب هي:

١ - صبر على الطاعة؛ وذلك بأن يصبر على طاعة الله وأداء أوامره؛ من غير ضجر ولا كراهة.

٢ صبر عن المعصية؛ وذلك بأن يحمل نفسه على الكف عن معصية الله إذا دعته نفسه إليها.

٣- صبر على أقدار الله تعالى المؤلمة؛ من فقر ومرض وموت ونحوها، وذلك بأن لا يتسخط من المقدور، ولا يتضجر، ولا يقول قولًا أو يفعل فعلًا يدل على عدم رضاه وتسليمه للقدر؛ من الدعاء على نفسه، ولطم الخدود، وشق الثياب، ونحوه.

# الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أن الصبر من أهم شعب الإيمان:

قال سبحانه: ﴿ وَٱسْتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوْةِ ﴾ [البقرة: ٤٥].

قال السعدي هي: «أمرهم الله أن يستعينوا في أمورهم كلها بالصبر بجميع أنواعه، وهو الصبر على طاعة الله حتى يؤديها، والصبر عن معصية الله حتى يتركها، والصبر على أقدار الله المؤلمة فلا يتسخطها، فبالصبر وحبس النفس على ما أمر الله بالصبر عليه معونة عظيمة على كل أمر من الأمور، ومن يتصبر يصبره الله» [«تفسير السعدي» (ص: ٥٠)].

٣٥٠ (٣٥٠)

وقال عَنْ ﴿ وَلَنَبُلُونَكُم بِشَىء مِنَ ٱلْخَوْفِ وَٱلْجُوع وَنَقْصِ مِنَ ٱلْأَمُولِ وَٱلْأَنفُسِ وَٱلْتَمَرَتُ وَبَشِرِ ٱلصَّهِرِينَ ﴿ وَلَنَبُلُونَ كُم أَضَلَبَتُهُم مُصِيبَةٌ قَالُواْ إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ لَاجِعُونَ ۞ أَوْلَتَإِكَ عَلَيْهِمُ صَلَوْتُ مِنْ رَبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأَوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْمُهُ تَدُونَ ﴾ [البقرة: ١٥٥ - ١٥٧].

قال ابن كثير على: أخبر تعالى أنه يبتلي عباده المؤمنين أي: يختبرهم ويمتحنهم، تارة بالسراء، وتارة بالضراء من خوف وجوع، ﴿وَنَقُصِ مِّنَ ٱلْأَمُولِ ﴾ أي: ذهاب بعضها ﴿وَٱلْأَنفُسِ ﴾ كموت الأصحاب والأقارب والأحباب ﴿وَٱلثَمَرَتِ ﴾ أي: لا تثمر الحدائق والمزارع كعادتها، وكل هذا وأمثاله مما يختبر الله به عباده، فمن صبر أثابه الله، ومن قنط وسخط أحل الله به عقابه، ولهذا قال: ﴿وَيَشِّرِ ٱلصَّبِينَ ﴾ ثم بين تعالىٰ مَن الصابرون الذين شكرهم، قال: ﴿ ٱلَّذِينَ إِذَا أَصَبَتُهُم مُّصِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا لِلله وَإِنَّا إِلْيَهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَإِنَّا الله به عقابه، وعلموا أنهم ملك لله يتصرف في عبيده بما يشاء، أي: تسلّوا بقولهم هذا عما أصابهم، وعلموا أنهم ملك لله يتصرف في عبيده بما يشاء، وعلموا أنه لا يضيع لديه مثقال ذرة يوم القيامة، فأحدث لهم ذلك اعترافهم بأنهم على ذلك عبيده، وأنهم إليه راجعون في الدار الآخرة، ولهذا أخبر تعالىٰ عما أعطاهم علىٰ ذلك فقال: ﴿ أُولَاتِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوتُ مِن تَرْبِهِمْ وَرَحْمَةٌ ﴾ أي: ثناء من الله عليهم ورحمة، أي: فقال من العذاب ﴿ وَأُولَاتِكَ هُمُ ٱلمُهُمَّ تَدُوبَ ﴾ [أنظر: «تفسير ابن كثير» (١/ ٤٦٧)].

وقال تعالىٰ: ﴿كَم مِّن فِئَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبَتُ فِئَةً كَثِيرَةً بِإِذْ نِ ٱللَّهِ ۗ وَٱللَّهُ مَعَ ٱلصَّابِرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٤٩].

أي: اللهُ تعالىٰ مع الصابرين يعينهم وينصرهم.

وقال جل وعلا: ﴿ إِن تَمْسَسُكُرُ حَسَنَةٌ تَسُؤْهُمْ وَإِن تُصِبْكُرُ سَيِّئَةٌ يَفْرَحُواْ بِهَأَّ وَإِن تَصْبِرُواْ وَتَتَّقُواْ لَا يَضُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْئًا إِنَّ اللّهَ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطٌ ﴾ [آل عمرآن: ١٢٠].

قال ابن كثير هي في تفسير هذه الآية: وهذه الحال دالة على شدة عداوة المنافقين للمؤمنين، وهو أنه إذا أصاب المؤمنين خصب ونصر وتأييد، وكثروا وعز أنصارهم، ساء ذلك المنافقين، وإن أصاب المسلمين قحط أو انتصر عليهم الأعداء - لما لله في

ذلك من الحكمة كما جرى يوم أحد - فرح المنافقون بذلك، قال الله تعالى مخاطبًا عباده المؤمنين: ﴿ وَإِن تَصْبِرُواْ وَتَتَقُواْ لَا يَضُرُّرُ كَيْدُهُمْ شَيْئًا إِنَّ اللهَ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطٌ ﴾ يرشدهم تعالى إلى السلامة من شر الأشرار وكيد الفجار، باستعمال الصبر والتقوى، والتوكل على الله الذي هو محيط بأعدائهم، فلا حول ولا قوة لهم إلا به، وهو الذي ما شاء كان، وما لم يشأ لم يكن، ولا يقع في الوجود شيء إلا بتقديره ومشيئته، ومن توكل عليه كفاه [أنظر: «تفسير ابن كثير» (٢/ ١٠٨)].

وقال تعالىٰ: ﴿ وَاللَّهُ يُحِبُّ ٱلصَّابِرِينَ ﴾ [آل عمر آن: ١٤٦].

وقال سبحانه: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱصْبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْ وَٱتَّـقُواْ ٱللَّهَ لَعَلَّكُمۡ تُفُلِحُونَ ﴾ [آل عمران: ٢٠٠].

قال السعدي هي: «حض الله المؤمنين على ما يوصلهم إلى الفلاح - وهو الفوز والسعادة والنجاح - وأن الطريق الموصل إلى ذلك لزوم الصبر، الذي هو حبس النفس على ما تكرهه، من ترك المعاصي، ومن الصبر على المصائب، وعلى الأوامر الثقيلة على النفوس، فأمرهم بالصبر على جميع ذلك. والمصابرة أي: الملازمة والاستمرار على ذلك على الدوام، ومقاومة الأعداء في جميع الأحوال.

والمرابطة: وهي لزوم المحل الذي يخاف من وصول العدو منه، وأن يراقبوا أعداءهم، ويمنعوهم من الوصول إلى مقاصدهم، لعلهم يفلحون: يفوزون بالمحبوب الديني والدنيوي والأخروي، وينجون من المكروه كذلك.

فعُلم من هذا أنه لا سبيل إلى الفلاح بدون الصبر والمصابرة والمرابطة المذكورات، فلم يُفلح من أفلح إلا بها، ولم يفت أحدًا الفلاح إلا بالإخلال بها أو ببعضها» [«تفسير السعدي» (ص: ١٦٢)].

وقال جل وعلا بعد قصة نوح عليه السلام: ﴿ يَلْكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلْغَيْبِ نُوحِيهَآ إِلَيْكَ مَا كُنتَ تَعْلَمُهَآ أَنتَ وَلَا قَوْمُكَ مِن قَبْلِ هَذَاً فَٱصْبِرَ ۖ إِنَّ ٱلْعَقِبَةَ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [هود: ٤٩].

قال الطبري رضالته، وما تلقيام بأمر الله، وتبليغ رسالته، وما تلقي من

٣٥٢ ) نَعْ الْمُ يَكَ إِنْ الْمُ

مشركي قومك، كما صبر نوح؛ ﴿إِنَّ ٱلْعَاقِبَةَ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ يقول: إن الخير من عواقب الأمور لمن اتقىٰ الله فأدى فرائضه، واجتنب معاصيه، فهم الفائزون بما يؤملون من النعيم في الآخرة والظفر في الدنيا بالطلبة، كما كانت عاقبة نوح إذ صبر لأمر الله أن نجاه من الهلكة مع من آمن به، وأعطاه في الآخرة ما أعطاه من الكرامة، وغرق المكذبين به فأهلكهم جميعهم » [«تفسير الطبري» (١٢/ ٤٤١)].

وقال سبحانه: ﴿ وَاللَّذِينَ صَبَرُواْ ٱبْتِغَاءَ وَجُهِ رَبِّهِمْ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقَنَهُمْ سِسَّا وَعَلانِيَةً وَيَدْرَءُونَ بِٱلْحَسَنَةِ ٱلسَّيِّعَةَ أَوْلَتِهِكَ لَهُمْ عُقْبَى ٱلدَّارِ ۞ جَنَّتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا وَمَن صَلَحَ مِنْ ءَابَآبِهِمْ وَعَلَانِيَةً وَيَدْرَءُونَ بِٱلْحَسَنَةِ ٱلسَّيِّعَةَ أَوْلَتِهِكَ لَهُمْ عُقْبَى ٱلدَّارِ ۞ صَلَامُ عَلَيْكُمْ بِمَا صَبَرَتُمُ فَنِعَمَ عُقْبَى ٱلدَّارِ ﴾ وَأَزْوَجِهِمْ وَذُرِّيَّتِهِمْ وَذُرِّيَّتِهِمْ وَالْمَلَتِهِكَةُ يَدُخُلُونَ عَلَيْهِم مِّن كُلِّ بَابٍ ۞ سَلَمُ عَلَيْكُمْ بِمَا صَبَرَتُمُ فَنِعْمَ عُقْبَى ٱلدَّارِ ﴾ وَأَزْوَجِهِمْ وَذُرِّيَّتِهِمْ وَالْمَلَتِهِكَةُ يَدُخُلُونَ عَلَيْهِم مِّن كُلِّ بَابٍ ۞ سَلَمُ عَلَيْكُمْ بِمَا صَبَرَتُمُ فَنَعْمَ عُقْبَى ٱلدَّارِ ﴾ [الرعد: ٢٢ - ٢٤].

قال أبو يزيد الرقي: سألت الفضيل بن عياض عن قوله: ﴿ سَكَوْعَلَيْكُمْ بِمَا صَبَرَثُونَ ﴾ فقال: «صبروا أنفسهم على ما أمرهم به من طاعته، وصبروا أنفسهم عما نهاهم عنه من معصيته، فقالت لهم الملائكة حين أكرمهم الله: ﴿ سَلَوْعَلَيْكُمْ بِمَا صَبَرَتُهُ فَيَعْمَ عُقْبَى ٱلدَّارِ ﴾ (الصبر) لابن أبي الدنيا (ص٣٣)].

وقال ﷺ بعد ذكره صفات عباد الرحمن: ﴿ أَوْلَتَهِكَ يُجْزَوْنَ ٱلْغُرْفَةَ بِمَا صَبَرُواْ وَيُلَقَّوْنَ فِيهَا تَجَبَّةَ وَسَلَمًا ﴾ [الفرقان: ٧٥].

قال ابن كثير هذه الصفات الجميلة والأفعال والأقوال الجليلة، قال بعد ذلك كله: ﴿ أُولَتِكَ ﴾ أي: الصفات الجميلة والأفعال والأقوال الجليلة، قال بعد ذلك كله: ﴿ أُولَتِكَ ﴾ أي: المتصفون بهذه ﴿ يُجْزَوُنَ ﴾ أي: يوم القيامة ﴿ الْفُرْفَةَ ﴾ وهي الجنة ﴿ يِمَا صَبَرُوا ﴾ أي: علىٰ القيام بذلك ﴿ وَيُلقّونَ فِيهَا ﴾ أي: في الجنة ﴿ تَحِيَّةَ وَسَلَمًا ﴾ أي: يُبتدرون فيها بالتحية والإكرام، ويلقون فيها التوقير والاحترام، فلهم السلام وعليهم السلام، فإن الملائكة يدخلون عليهم من كل باب، سلام عليكم بما صبرتم، فنعم عقبىٰ الدار ». [«تفسير ابن كثير» (٦/ ١٣٣)].

وقال تبارك اسمه: ﴿إِنَّمَا يُوفِّي ٱلصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِحِسَابٍ ﴾ [الزمر: ١٠].

قال السعدي هذا عام في جميع أنواع الصبر، الصبر على أقدار الله المؤلمة فلا يتسخطها، والصبر عن معاصيه فلا يرتكبها، والصبر على طاعته حتى يؤديها، فوعد الله الصابرين أجرهم بغير حساب، أي: بغير حد ولا عد ولا مقدار، وما ذاك إلا لفضيلة الصبر ومحله عند الله، وأنه معين على كل الأمور» [«تفسير السعدي» (ص: ٧٢١)].

وقال جل جلاله: ﴿ وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ لَمِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴾ [الشورى: ٤٣].

قال السعدي هي: ﴿ وَلَمَن صَبَرَ ﴾ على ما يناله من أذى الخلق ﴿ وَغَفَرَ ﴾ لهم، بأن سمح لهم عما يصدر منهم ﴿ إِنَّ ذَلِكَ لَمِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴾ أي: لمن الأمور التي حث الله عليها وأكدها، وأخبر أنه لا يلقاها إلا أهل الصبر والحظوظ العظيمة، ومن الأمور التي لا يوفّق لها إلا أولو العزائم والهمم، وذوو الألباب والبصائر.

فإنَّ ترك الانتصار للنفس بالقول أو الفعل، من أشق شيء عليها، والصبر على الأذى، والصفح عنه، ومغفرته، ومقابلته بالإحسان، أشق وأشق، ولكنه يسير على من يسره الله عليه، وجاهد نفسه على الاتصاف به، واستعان الله على ذلك، ثم إذا ذاق العبد حلاوته، ووجد آثاره، تلقاه برحب الصدر، وسعة الخلق، والتلذذ فيه». [«تفسير السعدي» (ص: ٢٦٧)]. وعن أبي مالك الأشعري على قال: قال رسول الله عليه: «الصبر ضياء» [رواه مسلم: ٢٢٣]. أي: ضياء يهتدي به العبد في الدنيا إلى الصواب، وضياء له في ظلمة القبر ويوم

وعن أبي سعيد الخدري وَ الله عَلَيْهُ ، أن رسول الله عَلَيْهُ قال: «من يتصبر يصبره الله، وما أعطى أحد عطاء خيرًا وأوسع من الصبر» [رواه البخاري: ١٤٦٩، ومسلم: ١٠٥٣].

القيامة.

قال الشيخ ابن عثيمين هي: «من يتصبر يصبره الله»، أي: يعطيه الله الصبر، فإذا تصبرت، وحبست نفسك عما حرم الله عليك، وصبرت على ما عندك من الحاجة والفقر، ولم تلح على الناس بالسؤال، فإن الله تعالي يصبرك ويعينك على الصبر.

ثم قال النبي على: "وما أعطي أحد عطاء خيرًا وأوسع من الصبر" أي: ما منَّ الله على أحد بعطاء من رزق، أو غيره؛ خيرًا وأوسع من الصبر؛ لأن الإنسان إذا كان صبورًا تحمل كل شيء؛ إن أصابته الضراء صبر، وإن عرض له الشيطان بفعل المحرم صبر، وإن خذله الشيطان عن ما أمر الله به صبر. فإذا كان الإنسان قد منَّ الله عليه بالصبر؛ فهذا خير ما يعطاه الإنسان، وأوسع ما يعطاه، ولذلك تجد الإنسان الصبور لو أوذي من قبل الناس، لو سمع منهم ما يكره، لو حصل منهم اعتداء عليه، تجده هادئ البال، لا يتصلب، ولا يغضب؛ لأنه صابر على ما ابتلاه الله به؛ فلذلك تجد قلبه دائمًا مطمئنًا ونفسه مستريحة، والله الموفق [أنظر: "شرح رياض الصالحين" (١/ ١٩٦)].

وعن صهيب وعن على قال: قال رسول الله وعن الله وعن صهيب الله قال: قال رسول الله وعن عجبًا لأمر المؤمن، إن أصابته خير، وليس ذاك لأحد إلا للمؤمن، إن أصابته سراء شكر فكان خيرًا له، وإن أصابته ضراء صبر فكان خيرًا له» [رواه مسلم: ٢٩٩٩].

وعن أنس بن مالك والله قال: مر النبي والله بامرأة تبكي عند قبر، فقال: «اتقي الله واصبري» قالت: إليك عني، فإنك لم تُصب بمصيبتي، ولم تعرفه، فقيل لها: إنه النبي فأتت باب النبي والله عنده بوابين، فقالت: لم أعرفك، فقال: «إنما الصبر عند الصدمة الأولى» [رواه البخاري: ١٢٨٣، ومسلم: ٩٢٦].

"إليك عني" أي: ابتعد عني. "إنما الصبر عند الصدمة الأولى" أي: إذا وقع الثبات عند أول المصيبة وبدايتها، فذلك هو الصبر الكامل الذي يترتب عليه الأجر.

وعن عائشة والله على من يشاء، وإن الله جعله رحمة للمؤمنين، ليس من أحد يقع الطاعون، فقال: «إنه عذاب يبعثه الله على من يشاء، وإن الله جعله رحمة للمؤمنين، ليس من أحد يقع الطاعون، فيمكث في بلده صابرًا محتسبًا، يعلم أنه لا يصيبه إلا ما كتب الله له، إلا كان له مثل أجر شهيد» [(رواه البخارى: ٣٤٧٤].

قوله: «صابرًا» أي: غير منزعج و لا قلق. «محتسبًا» أي: طالبًا للثواب من الله على صبره.

وعن أنس بن مالك والله قال: سمعت النبي الله قال: إذا ابتليت عبدى بحبيبتيه فصبر، عوضته منهما الجنة» [رواه البخاري: ٥٦٥٣].

"إذا ابتليت عبدي بحبيبتيه" يعني: عينيه فيعمى، ثم صبر، إلا عوضه الله بهما الجنة؛ لأن العين محبوبة للإنسان، فإذا أخذهما الله سبحانه وصبر الإنسان واحتسب الأجر عند الله تعالى، فإن الله يعوضه بهما الجنة [ينظر: "شرح رياض الصالحين" لابن عثيمين (١/ ٢٣٤)].

وعن عطاء بن أبي رباح قال: قال لي ابن عباس وعن عطاء بن أبي رباح قال: قال لي ابن عباس وعن عطاء بن أبي رباح قال: قال أصرع، وإني الجنة؟ قلت: بلي، قال: هذه المرأة السوداء، أتت النبي وقل فقالت: إني أصرع، وإني أتكشّف، فادع الله لي، قال: «إن شئت صبرت ولك الجنة، وإن شئت دعوت الله أن اتكشّف، فادع الله لي أن لا أتكشف، فدعا لها [رواه يعافيك» فقالت: أصبر، فقالت: إني أتكشّف، فادع الله لي أن لا أتكشف، فدعا لها [رواه البخاري: ٥٦٥٢، ومسلم: ٢٥٧٦].

قولها: «أُصرَع» أي: يصيبني الصرع فأفقد وعيي. «أتكشف» أي: ينكشف جسمي أثناء فقدان الوعي، فأخشى أن تظهر عورتي وأنا لا أشعر.

وعن عمر بن الخطاب رفي قال: «الصبر صبران: صبر عند المصيبة حسن، وأحسن منه الصبر عن محارم الله» [رواه ابن أبي حاتم في «تفسيره» (١/ ١٠٢)].

وعن علي بن أبي طالب رضي قال: «ألا إن الصبر من الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد، فإذا قُطع الرأس باد الجسد، ألا إنه لا إيمان لمن لا صبر له» [رواه ابن أبي الدنيا في «الصبر»: ٨].

وقال الحسن البصري على: «الصبر كنز من كنوز الخير، لا يعطيه الله إلا لعبد كريم عليه» [رواه ابن أبي الدنيا في «الصبر»: ١٦].

#### ثمرات الصبر وفضائله:

- الصبر يعين المسلم على التغلب على مصاعب الدنيا وشدائدها.
- الصبر يقي المسلمين شر أعدائهم وينجيهم من كيدهم ومكرهم.

٣٥٦ فَيَهُوْعُهُ الْمُكَالِنَ

- الصابرون يهديهم الله على، ويرحمهم، ويثني عليهم في الملأ الأعلىٰ.
  - الله تعالىٰ يحب الصابرين، وهو معهم يعينهم وينصرهم.
    - الصابرون هم أهل الفلاح والفوز في الدنيا والآخرة.
- الصابرون يوفون أجرهم يوم القيامة بلاحد محدود ولا عدد معدود.
- الصبر ضياء يهتدي به العبد في الدنيا إلىٰ الحق، وضياء له في ظلمة القبر ويوم القبامة.
  - الصبريقي المسلم شرالفتن.
- -الصبر يعصم من التخبط ويحفظ من اليأس والقنوط، وهو أعظم معين على أمور الدنيا والآخرة.

#### الوسائل المعينة على الصبر:

- مطالعة سيرة النبي على والمواقف التي مر بها، والأذى الذي تعرض له، وصبره في سبيل تبليغ رسالة ربه، والاقتداء به في ذلك.
  - مطالعة سير الأنبياء عليهم السلام وصبرهم على أذى قومهم.
- مطالعة سير السلف الصالح رحمهم الله، وما كانوا عليه من الصبر على المصائب وعلى ملازمة الطاعة واجتناب المعصية.
- استحضار فضائل الصبر وعواقب الجزع والتسخط؛ فإن معرفة ثمرات الصبر واستحضار حسن عواقبه من أكبر الدواعي إلى فعله وتمثله والسعي إليه، كذلك النظر في عواقب الجزع والتسخط، وما يجلبه من هم وغم وحسرة وندامة، كل ذلك مما يعين على الصبر ويحمي من الجزع والتسخط.
  - تمرين النفس وحملها على الصبر حملًا، فإنما الصبر بالتصبر.
- الاستعانة بالله تعالى؛ لأن حمل النفس على الصبر في جميع الأحوال شاقٌ عليها، ولا يمكن للعبد أن يأتي به على وجهه إلا بإعانة الله له وتوفيقه إليه.

- أن يوصي المسلمون بعضهم بعضًا بالصبر، قال تعالىٰ: ﴿وَٱلْعَصْرِ ۚ إِنَّ الْمَسْلَ لَغِي خُسْرٍ ۚ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ وَتَوَاصَوَاْ بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَوَاْ بِٱلْصَارِ ﴾ [العصر:١-٣].



# 🙈 ۵۵. العدل 🦟

إن أهم ركيزة في البناء والتنمية، وأعظم أساس تُقام عليه الدول والنظم هي العدالة التي جاء الإسلام حاملًا لواءها ومقيمًا لمعالمها، وإن من خصائص الإسلام العدل في التكاليف والأوامر، فالناس أمام الشرع كأسنان المشط سواسية؛ لذلك اتصفت الشريعة الإسلامية بالعدل، فالإسلام يدعو إلىٰ العدل، ويعطي الجزاء الأوفى للقائمين بين الناس بالقسط، ويمنع في مقابله الظلمَ وكل ما يرتبط به من أقوال وأفعال، وينهىٰ عنه أشد النهي.

والعدل: إعطاء كل شيء ما يستحقه، وهو واجب على كل المسلمين باختلاف أحوالهم؛ فالحاكم يجب عليه العدل بين رعيته، ورئيس العمل يجب عليه العدل بين عماله، والوالد يجب عليه العدل بين أولاده، والزوج يجب عليه العدل بين زوجاته، والمدرس يجب عليه العدل بين تلاميذه،... وهكذا.

### الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أن العدل من أهم شعب الإيمان:

قال الله تعالىٰ: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْنٍ إِلَىٰٓ أَجَلِ مُّسَمَّى فَٱكْتُبُوهُ ۚ وَلْيَكْنُبُ بَيْنَكُمْ كَاتِبُ بِٱلْعَدْلِ﴾ [البقرة: ٢٨٢].

قال ابن كثير هذا إرشاد منه تعالىٰ لعباده المؤمنين إذا تعاملوا بمعاملات مؤجّلة أن يكتبوها؛ ليكون ذلك أحفظ لمقدارها وميقاتها، وأضبط للشاهد فيها... وقوله: ﴿ وَلْيَكُنّبُ بَّينَكُمْ كَاتِبُ بِٱلْعَدْلِ ﴾ أي: بالقسط والحق، ولا يظلم في كتابته أحدًا، ولا يكتب إلا ما اتفقوا عليه من غير زيادة ولا نقصان » [ «تفسير ابن كثير » بتصرف يسير (١/ ٧٢٢- ٧٢٤)].

وقال تعالىٰ: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّواْ ٱلْأَمَنَاتِ إِلَىٰٓ أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ أَن تَحْكُمُواْ بِٱلْعَدَٰلِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يَاغُمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّواْ ٱلْأَمَنَاتِ إِلَىٰٓ أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بِيْنَ ٱلنَّاسِ أَن تَحْكُمُواْ بِٱلْعَدَٰلِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يَعِظُكُم بِيُّةَ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾ [النساء: ٥٥].

وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُواْ قَوَّمِينَ بِٱلْقِسْطِ شُهَدَآءَ لِلَّهِ وَلَوْ عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ أَوِ الْمَالُولِدَيْنِ وَٱلْأَقَرِبِينَ إِن يَكُنْ غَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا فَٱللَّهُ أَوْلَى بِهِمَا فَلَا تَتَبِعُواْ ٱلْهَوَىٰ أَن يَكُنْ غَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا فَٱللَّهُ أَوْلَى بِهِمَا فَلَا تَتَبِعُواْ ٱلْهَوَىٰ أَن يَكُنْ أَوْن عَنْ يَكُواْ أَوْتُعُرضُواْ فَإِنَ ٱللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾ [النساء: ١٣٥].

قال ابن كثير هج تعالى: «يأمر تعالى عباده المؤمنين أن يكونوا قوامين بالقسط، أي: بالعدل، فلا يميلوا عنه يمينًا ولا شمالًا، ولا تأخذهم في الله لومة لائم، ولا يصرفهم عنه صارف، وأن يكونوا متعاونين متساعدين متعاضدين متناصرين فيه. وقوله: ﴿شُهَدَاء لِللّهِ كما قال: ﴿وَأَقِيمُواْ الشَّهَادَةَ لِلّهِ ﴾ أي: ليكن أداؤها ابتغاء وجه الله، فحينئذ تكون صحيحة عادلة حقًّا، خالية من التحريف والتبديل والكتمان؛ ولهذا قال: ﴿وَلَوْ عَلَىٰ أَنفُسِكُم ﴿ أي: اشهد الحقّ ولو عاد ضرره عليك، وإذا سئلت عن الأمر فقل الحق فيه، وإن كان مضرة عليك، فإن الله سيجعل لمن أطاعه فرجًا ومخرجًا من كل أمر يضيق عليه.

وقوله: ﴿ أُوِ ٱلْوَالِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ ﴾ أي: وإن كانت الشهادة على والديك وقرابتك، فلا تراعهم فيها، بل اشهد بالحق وإن عاد ضررها عليهم، فإن الحق حاكم على كل أحد، وهو مقدم على كل أحد. وقوله: ﴿إِن يَكُنْ غَنِيًّا أُوْفَقِيرًا فَٱللَّهُ أُولَى بِهِمَا ﴾ أي: لا ترعاه لغناه، ولا تشفق عليه لفقره، الله يتولاهما، بل هو أولى بهما منك، وأعلم بما فيه صلاحهما.

وقوله: ﴿ فَلَا تَتَبِعُواْ ٱلْهَوَىٰ أَن تَعْدِلُواً ﴾ أي: فلا يحملنكم الهوى والعصبية وبغضة الناس إليكم على ترك العدل في أموركم وشؤونكم، بل الزموا العدل على أي حال كان، كما قال تعالىٰ: ﴿ وَلَا يَجُرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَىٰ أَلَّا تَعْدِلُواْ هُو أَقْرَبُ لِلتَّقُوكِ ﴾ [المائدة: ٨].

وقوله: ﴿ وَإِن تَلُوا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى

٣٦٠

الشهادة وتركها، قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يَكُتُمُهَا فَإِنَّهُوٓءَاثِمٌ قَلْبُهُو ﴾ [البقرة: ٢٨٣]، ولهذا توعدهم الله بقوله: ﴿ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾ أي: وسيجازيكم بذلك» [«تفسير ابن كثير» (٢/ ٤٣٣)].

وقال تعالىٰ: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُواْ قَوَّمِينَ لِلَّهِ شُهَدَاءً بِٱلْقِسْطِ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَى أَلَّا تَعْدِلُواْ أُعْدِلُواْ هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّ قُوكِ لَ وَاَتَّقُواْ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [المائدة: ٨].

قال السعدي هي: « وَلَا يَجُرِمَنَّكُمُ شَنَانُ » أي: لا يحملنَّكم بُغض ﴿ قَوْمٍ عَلَىٰ أَلّا يَعْدِلُواْ » كما يفعله من لا عدل عنده ولا قسط، بل كما تشهدون لوليكم، فاشهدوا عليه، وكما تشهدون علىٰ عدوكم فاشهدوا له، ولو كان كافرًا أو مبتدعًا، فإنه يجب العدل فيه، وقبول ما يأتي به من الحق؛ لأنه حق لا لأنه قاله، ولا يُردُّ الحق لأجل قوله، فإن هذا ظلم للحق. ﴿ أُعۡدِلُواْ هُوَ أَقَرَبُ لِلتَّ قُوكِ ﴾ أي: كلما حرصتم علىٰ العدل واجتهدتم في العمل به، كان ذلك أقرب لتقوىٰ قلوبكم، فإن تم العدل كملت التقوىٰ المنسير السعدي » (ص: ٢٢٤)].

وقال تعالىٰ لنبيه ﷺ عن اليهود: ﴿ فَإِن جَآءُوكَ فَأَحْكُم بَيْنَهُمْ أَوْ أَعْرِضْ عَنْهُمٌ وَإِن تُعْرِضُ عَنْهُمْ فَلَن يَضُرُّوكَ شَيْعًا ۗ وَإِنْ حَكَمْتَ فَأَحْكُم بَيْنَهُم بِٱلْقِسْطِّ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴾ [المائدة: ٤٢].

وقال تعالىٰ: ﴿ وَإِذَا قُلْتُ مُ فَأَعْدِلُواْ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَىٰ ﴾ [الأنعام: ١٥٢].

وقال تعالىٰ: ﴿ قُلْ أَمَرَكِنِّ بِٱلْقِسْطِّ ﴾ [الأعراف: ٢٩].

وقال تعالىٰ: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْقُـرْبَى وَيَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكَرِ وَٱلْبَغْيِ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٩٠].

وقال تعالىٰ: ﴿ وَإِن طَآبِهِ مَنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْتَتَكُواْ فَأَصَلِحُواْ بَيْنَهُمَا فَإِنْ بَغَتَ إِحْدَنهُمَا عَلَى ٱلْأُخْرَىٰ فَقَتِلُواْ ٱلَّتِي تَبْغِي حَتَّىٰ تَقِيءَ إِلَىٓ أَمْرِ ٱللَّهِ فَإِن فَآءَتَ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُمَا بِٱلْعَدُلِ وَأَقْسِطُوٓ إِلَىٓ ٱللَّهَ عَلَى ٱلْأَخْرَىٰ فَقَتِلُواْ ٱلَّتِي تَبْغِي حَتَّىٰ تَقِيءَ إِلَىٓ أَمْرِ ٱللَّهَ فَإِن فَآءَتُ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُمَا بِٱلْعَدُلِ وَأَقْسِطُوٓ إِلَىٰٓ اللَّهَ

*؋ؖۊؠؙؖ؋ٷٚڲڗ*ؙۺٛۼڹڮؚٛٵڵؽٮؿٵؽ

771

يُحِبُّ ٱلْمُقَسِطِينَ ﴾ [الحجرات: ٩].

﴿ حَتَّى تَوْجَ إِلَىٰٓ أَمْرِ ٱللَّهِ ﴾ يعني: حتىٰ ترجع إلىٰ أمر الله.

وقال تعالىٰ: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِٱلْبَيِّنَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِتَابَ وَٱلْمِيزَانَ لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ بِٱلْقِسْطِ﴾ [الحديد: ٢٥].

قال ابن كثير هن: «يقول تعالى: ﴿ لَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِٱلْبَيِّنَتِ ﴾ أي: بالمعجزات والحجج الباهرات والدلائل القاطعات ﴿ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلۡكِتَبَ ﴾ وهو النقل المصدَّق ﴿ وَٱلْمِيزَانَ ﴾ وهو العدل، كما قال تعالىٰ: ﴿ وَٱلسَّمَاءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ ٱلْمِيزَانَ ﴾ وهو العدل، وهو العدل، وألسَّمَاء رَفَعَها وَوَضَعَ المِيزَانَ ﴾ وهو العدل، والرحمن: ٧]؛ ولهذا قال في هذه الآية: ﴿ لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ بِٱلْقِسُطِّ ﴾ أي: بالحق والعدل، وهو اتباع الرسل فيما أخبروا به، وطاعتهم فيما أُمروا به، فإن الذي جاؤوا به هو الحق الذي ليس وراءه حق، كما قال: ﴿ وَتَمَّتَ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدْلًا ﴾ [الأنعام: ١١٥] أي: صدقًا في الأخبار، وعدلًا في الأوامر والنواهي » [«تفسير ابن كثير» باختصار (٨/ ٢٧)].

وعن عبد الله بن عمرو بن العاص على قال: قال رسول الله على المقسطين عند الله على منابر من نور، عن يمين الرحمن على وكلتا يديه يمين، الذين يعدلون في حكمهم وأهليهم وما ولوا» [رواه مسلم: ١٨٢٧].

وعن أبي هريرة فطي ، عن النبي علي قال: «سبعة يظلهم الله في ظله، يوم لا ظل إلا ظله: - وذكر منهم- الإمام العادل...» [رواه البخاري: ٦٦٠، ومسلم: ١٠٣١].

وعن النعمان بن بشير على قال: أعطاني أبي عطية، فقالت عمرة بنت رواحة —يعني: أم بشير—: لا أرضى حتى تُشهد رسول الله على فأتى رسول الله على فقال: إني أعطيت ابني من عمرة بنت رواحة عطية، فأمرتني أن أُشهدك يا رسول الله، قال: «أعطيت سائر ولدك مثل هذا؟»، قال: لا، قال: «فاتقوا الله واعدلوا بين أولادكم» [رواه البخاري: ٢٥٨٧، ومسلم: ١٦٢٣].

ولما بعث النبي عليه عبد الله بن رواحة نطائه إلى يهود خيبر ليقدِّر عليهم ثمارهم

٣٦٢

وزرعهم ليأخذ نصفها للمسلمين كما اشترط ذلك عليهم النبي على حين فتح خيبر، فأراد اليهود أن يرشوا عبد الله بن رواحة ليرفق بهم، فقال: «والله لقد جئتكم من عند أحب الخلق إليّ، ولأنتم أبغض إليّ من أعدادكم من القردة والخنازير، وما يحملني حبي إياه وبغضي لكم على ألا أعدل فيكم». فقالوا: بهذا قامت السماوات والأرض [رواه ابن حبان: ١٩٩٥].

## ثمرات العدل:

من خلال النصوص السابقة من الكتاب والسنة يمكننا استخلاص ثمرات العدل، وهي:

- - العدل سبيل للتقوى، قال تعالى: ﴿ أَعْدِلُواْ هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّ قُوكِ ﴾ [المائدة: ٨].
- علو المنزلة عند الله تعالىٰ يوم القيامة، فقد أخبر الرسول عليه أن المقسطين الذين تخلقوا بخلق العدل واتصفوا به، علىٰ منابر من نور في الجنة عن يمين الرحمن علىٰ.
- نيل العادل رضا الله سبحانه وتعالىٰ وحبه، قال الله على: ﴿ وَأَقْسِطُوٓ أَ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللللَّا اللَّالَّا الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّل
- تحقق الأمن بين فئات المجتمع المختلفة؛ فحينما يشعر المظلوم أن العدالة متحققة في المجتمع، وأن الشرع كفل له حقه، وانتزعه ممن ظلمه واعتدى على حقوقه، فبذلك يتحقق الاستقرار والطمأنينة في المجتمع، إضافة إلى القضاء على الفتن والنزاعات والمشاكل المهلكة للطاقات والموارد والأفراد.
- ازدياد تماسك المجتمع بشكل كبير في مختلف النواحي، ولا سيما الناحية الاجتماعية، فيساعد الأفراد بعضهم بعضًا في جميع الأحوال، في السراء والضراء، وفي الأفراح والأحزان، مما يؤدي إلى استقرار المجتمع وترابطه وتكاتفه، وبالتالي تطويره

والنهوض به نحو المعالى والتقدم بين سائر الشعوب والأمم.

- دوام الدول، والنصر على الأعداء، يقول شيخ الإسلام ابن تيمية هما: "إن الناس لم يتنازعوا في أن عاقبة الظلم وخيمة، وعاقبة العدل كريمة، ولهذا يُروئ: إن الله ينصر الدولة العادلة وإن كانت كافرة، ولا ينصر الدولة الظالمة وإن كانت مؤمنة» [«مجموع الفتاوئ» (۲۸/ ۲۳)]. وكما يقال: العدل أساس الملك.

- تعزيز خلق التسامح، والعفو عن الآخرين، والاحترام المتبادل بين أفراد المجتمع.

## الأسباب والوسائل المعينة على العدل:

- الإخلاص، وأن يقصد العبد المسلم رضا الله تعالى باتصافه بالعدل، فعندما يتذكر العبد أنه فعل ذلك طاعة لله وابتغاء رضاه سهل عليه القيام بالعدل بين الناس، وانتصف المرءُ للناس حتى من نفسه.
- ابتغاء الثواب الجزيل والأجر العظيم من الله سبحانه وتعالى؛ فإن من اتصف بخلق العدل وعده الله تعالى بعظيم الأجر والثواب في الدنيا والآخرة.
- الإكثار من تلاوة القرآن الكريم، والاستماع له، والتدبر في آياته، والتفكر في معانيه، بقلب حاضر ورغبة صادقة، تجعل المرء يتخلق بخلق العدل، خاصة عند تلاوة الآيات الآمرة بالعدل، والآيات الدالة على هلاك الظالمين، وأن الله تعالى انتقم منهم، وجعلهم عبرة لمن بعدهم.
- قراءة الأحاديث الصحيحة عن النبي على الدالة على الاتصاف بخلق العدل، والمحذرة من الظلم.
- مجالسة الأخيار والصالحين ومصاحبتهم ممن اتصفوا بخلق العدل وصار خلقًا ملازما لهم.
- النظر في عاقبة الظلم في الدنيا والآخرة، وأنه يُعجَّل للظالم العقوبة في الدنيا مع

ما ينتظره من عذاب شديد في الآخرة، عن أبي بكرة وَ الله على قال: قال رسول الله على: «ما من ذنب أجدر أن يُعجِّل الله لصاحبه العقوبة في الدنيا مع ما يدخر له في الآخرة من البغي وقطيعة الرحم» [رواه الترمذي: ٢٥١١]. «البغي» أي: الظلم.

- الاتعاظ بحال الأمم السابقة التي أهلكها الله بسبب كفرهم وظلمهم، قال تعالى بعد ذكره إهلاك فرعون وجنوده: ﴿ فَأَنظُرُ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ [القصص: ٤٠]. وعن أبي موسى وَلَيْكُ قال: قال رسول الله عليه: ﴿ إِن الله ليُملي للظالم، فإذا أخذه لم يفلته ﴾، ثم قرأ: ﴿ وَكَذَلِكَ أَخَذُ رَبِّكَ إِذَا أَخَذَ ٱلْقُرَىٰ وَهِى طَلِمَةٌ ۚ إِنّ أَخَذَهُ وَ أَلِيمٌ شَدِيدٌ ﴾ [هود: ١٠٢] [رواه البخاري: ٢٥٨٦، ومسلم: ٢٥٨٣]. ﴿ ليملي ﴾ أي: ليُمهل. ﴿ لم يفلته ﴾ لم يخلصه ولم يتركه حتى يستوفي عقابه. ﴿ وَكَذَلِكَ ﴾ أي: كما ذكر سبحانه من إهلاك الأمم وأخذهم بالعذاب. ﴿ أَخَذَرَبُكَ ﴾ أي: إهلاكه وعذابه. ﴿ أَخَذَ ٱلْقُرَىٰ ﴾ أي: أهلك أهلها.

- نصرة المظلوم، ورد الظالم عن ظلمه بما يُستطاع؛ فعن أنس بن مالك والله، قال: قال رسول الله على النه، قال: قال رسول الله على النه، أنصره إذا كان مظلومًا، أرأيت إن كان ظالمًا كيف أنصره؟ قال: «تمنعه من الظلم فإن ذلك نصره» [رواه البخاري: ٢٩٥٢].

# 🔌 ۵۱. الرحمـة 🛸

إن الرحمة من صفات الله تعالى العظيمة، فالله وقد حث سبحانه عباده على التراحم فيما بينهم، ومدح منهم من تخلق بهذا الخلق، وأخبر رسوله والله سبحانه إنما يرحم من عباده الرحماء الذين يرحمون الناس، فينبغي على المسلم المطيع لربه أن يتخلق بهذا الخلق العظيم.

والرحمة من المخلوق: هي رقة في النفس تبعث على إيصال الخير والإحسان إلى المرحوم.

ومثالها: رحمة الوالدين بأبنائهم الصغار، ورحمة الأبناء بوالديهم إذا كبروا وشاخوا، ورحمة الكبير بالصغير، والقوي بالضعيف، والزوج بزوجته، ورحمة المخدوم بخادمه، ورحمة الإنسان بالحيوان، وغير ذلك.

ويدخل في الرحمة أيضًا: إعطاء المحتاجين والفقراء، وإعانة المرضى والضعفاء، وتعليم الجهلاء، ولين الكلام مع المؤمنين، والبشاشة في وجوههم، وكف الأذى عنهم. وخلق الرحمة منه ما هو محمود وهو الأصل، ومنه ما هو مذموم.

أما المحمود: فهو ما ذكرناه آنفا.

وأما المذموم: فهو ما حصل بسببه تعطيل لشرع الله، أو تهاون في تطبيق حدوده وأوامره.

ومن الرحمة المذمومة ما يكون سببا في فساد المرحوم وهلاكه، كما يفعل كثير من الآباء من ترك تربية الأبناء وتأديبهم، عطفا عليهم، فيتسببون في فسادهم وهلاكهم وهم لا يشعرون.

## الأدلة من الكتاب والسنة على أن الرحمة من أهم شعب الإيمان:

قال تعالىٰ: ﴿ يَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَدَّ مِنكُرْ عَن دِينِهِ ۚ فَسَوْفَ يَأْتِي ٱللَّهُ بِقَوْمِ يُحِبُّهُمْ

٣٦٦ ( ٣٦٦ ) الْمُكِنَّ الْمُكِنَّ الْمُكِنَّ الْمُكِنَّ الْمُكِنِّ الْمُكِنِّ الْمُكِنِّ الْمُكِنِّ الْمُكِنِّ مِنْ الْمُكِنِّ الْمُكِنِّ الْمُكِنِّ الْمُكِنِّ الْمُكِنِّ الْمُكِنِّ الْمُكِنِّ الْمُكِنِّ الْمُكِنِّ الْمُك

وَيُحِبُّونَهُ وَأَذِلَّةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعَزَةٍ عَلَى ٱلْكَفِوِينَ يُجَهِدُونَ فِي سَلِيلِ ٱللَّهِ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِهِ ذَلِكَ فَضْلُ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَٱللَّهُ وَلِسِعُ عَلِيمٌ ﴾ [المائدة: ٤٥].

قال السعدي هي: «﴿ أَذِلَّةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ ﴾ فهم للمؤمنين أذلة من محبتهم لهم، ونصحهم لهم، ولينهم ورفقهم ورأفتهم، ورحمتهم بهم، وسهولة جانبهم، وقرب الشيء الذي يطلب منهم. وعلىٰ الكافرين بالله، المعاندين لآياته، المكذبين لرسله – أعزة، قد اجتمعت هممهم وعزائمهم علىٰ معاداتهم، وبذلوا جهدهم في كل سبب يحصل به الانتصار عليهم » [«تفسير السعدي» (ص: ٢٣٦)].

وقال عَنْ ﴿ مُحَمَّدُ رَّسُولُ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ وَأَشِدَّا اَعْلَى ٱلْكُفَّارِ رُحَمَا اَ بَيْنَاهُمُّ تَرَاهُمْ رُكِّعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضْلَا مِّنَ ٱللَّهِ وَرضُونَا ﴾ [الفتح: ٢٩].

قال ابن كثير هن: "وهذه صفة المؤمنين أن يكون أحدهم شديدًا عنيفًا على الكفار، رحيمًا برَّا بالأخيار، غضوبًا عبوسًا في وجه الكافر، ضحوكًا بشوشًا في وجه أخيه المؤمن" ["تفسير ابن كثير" (٧/ ٣٦٠)].

وقال سبحانه: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعَبُدُوۤاْ إِلَّاۤ إِيَّاهُ وَبِٱلْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَا ۚ إِمَّا يَبَلُغَنَّ عِندَكَ ٱلْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلَاهُمَا فَكُ تَقُل لَهُمَا أَقِي وَلَا تَنْهَرَهُمَا وَقُل لَهُمَا قَوْلًا كَرِيمَا ۞ وَٱخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ ٱلذُّلِّ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ وَقُل رَّبِ ٱرْحَمْهُمَا كَمَا رَبَيَانِي صَغِيرًا ﴾ [الإسراء: ٢٣، ٢٣].

قال السعدي هذا الهولي وأَوْلِلَوْلِدَيْنِ إِحْسَانًا أَي: أحسنوا إليهما بجميع وجوه الإحسان القولي والفعلي؛ لأنهما سبب وجود العبد، ولهما من المحبة للولد والإحسان إليه والقرب ما يقتضي تأكد الحق ووجوب البر.

﴿ إِمَّا يَبَلُغَنَّ عِندَكَ ٱلْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلَاهُمَا ﴾ أي: إذا وصلا إلى هذا السن الذي تضعف فيه قواهما ويحتاجان من اللطف والإحسان ما هو معروف ﴿ فَلَا تَقُللَّهُمَا أُنِّ وَهَذَا أُدنى مراتب الأذى نبه به على ما سواه، والمعنى لا تؤذهما أدنى أذية. ﴿ وَلَا تَنْهُرُهُ مَا ﴾ وهذا أدنى تزجرهما وتتكلم لهما كلامًا خشنًا ﴿ وَقُللَّهُمَا فَوَلًا كَرِيمًا ﴾ بلفظ يحبانه

وتأدب وتلطف بكلام لين حسن يلذ على قلوبهما وتطمئن به نفوسهما، وذلك يختلف باختلاف الأحوال والعوائد والأزمان.

﴿ وَٱخۡفِضَ لَهُ مَاجَنَاحَ ٱلذُّلِّ مِنَ ٱلرَّحۡمَةِ ﴾ أي: تواضع لهما ذلًا لهما ورحمة واحتسابًا للأجر، لا لأجل الخوف منهما أو الرجاء لما لهما، ونحو ذلك من المقاصد التي لا يؤجر عليها العبد. ﴿ وَقُل رَّبِ ٱرْحَمَهُ مَا ﴾ أي: ادع لهما بالرحمة أحياء وأمواتًا، جزاء علىٰ تربيتهما إياك صغيرًا » [ «تفسير السعدي » (ص: ٤٥٦)].

وقال عَنْ : ﴿ وَمِنْ ءَايَكِتِهِ ۚ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجًا لِّتَسَكُنُواْ إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً ﴾ [الروم: ٢١].

قال ابن كثير هي: «وقوله: ﴿ وَمِنْ ءَايَتِهِ عَنَّ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّنْ أَنْفُسِكُمُ أَزْوَاجًا ﴾ أي: خلق لكم من جنسكم إناثًا يكنَّ لكم أزواجًا ﴿ لِتَسْكُنُواْ إِلَيْهَا ﴾ ولو أنه جعل بني آدم كلهم ذكورًا وجعل إناثهم من جنس آخر إما من جان أو حيوان، لما حصل هذا الائتلاف بينهم وبين الأزواج، بل كانت تحصل نفرة لو كانت الأزواج من غير الجنس. ثم من تمام رحمته ببني آدم أن جعل أزواجهم من جنسهم، وجعل بينهم وبينهن مودة: وهي المحبة، ورحمة: وهي الرأفة، فإن الرجل يُمسك المرأة إما لمحبته لها، أو لرحمته بها، بأن يكون لها منه ولد، أو محتاجة إليه في الإنفاق، أو للألفة بينهما، وغير ذلك» [«تفسير ابن كثير» (٦/ ٣٠٩)].

وقال تبارك وتعالى: ﴿ ثُمَّ كَانَ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَوَاصَواْ بِٱلصَّبْرِ وَتَوَاصَواْ بِٱلْمَرْحَمَةِ ۞ أَوْلَيَهِكَ ٱلْمَيْمَنَةِ ﴾ [البلد: ١٨،١٧].

﴿ وَتَوَاصَوْاْ بِالْمَرْحَمَةِ ﴾ أي: أوصى بعضهم بعضًا بمرحمة الناس، من إعطاء محتاجهم، وتعليم جاهلهم، والقيام بما يحتاجون إليه من جميع الوجوه، ومساعدتهم على المصالح الدينية والدنيوية، وأن يحب لهم ما يحب لنفسه، ويكره لهم ما يكره لنفسه، ﴿ أُولَتَهِكَ أَصَحَبُ ٱلْمَيْمَنَةِ ﴾ أي: أولئك الذين قاموا بهذه الأوصاف أصحاب اليمين، الذين يؤخذ بهم يوم القيامة ذات اليمين إلى الجنة؛ لأنهم أدوا ما أمر الله به من

٣٦٨ (٣٦٨)

حقوقه وحقوق عباده، وتركوا ما نهوا عنه، وهذا عنوان السعادة وعلامتها. [ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/ ۳۱۱)، و «تفسير السعدي» (ص: ۹۲۰)].

«أو أملك...» أي: لا أقدر أن أجعل في قلوبكم الرحمة، إن كان الله تعالىٰ قد نزعها منكم.

وعن أبي هريرة والله على قال: قبّل رسول الله على الحسن بن على وعنده الأقرع بن حابس التميمي جالسًا، فقال الأقرع: إن لي عشرة من الولد ما قبّلت منهم أحدًا، فنظر إليه رسول الله على ثم قال: «من لا يرحم لا يُرحم» [رواه البخاري: ٥٩٩٧، ومسلم: ٢٣١٨]. أي: من لا يرحم المخلوقين لا يرحمه الله تعالى.

وعن جرير بن عبد الله وَ قَالَ: قال رسول الله وَ الله من لا يرحم الله من لا يرحم الله من لا يرحم الله الناس» [رواه البخاري: ٧٣٧٦، ومسلم: ٢٣١٩].

«حُضِر» أي: حضره الموت. «تقعقع» أي: تتحرك وتضطرب.

وتوادهم وتعاطفهم، كمثل الجسد، إذا اشتكى عضوًا تداعى له سائر جسده بالسهر والحمى» [رواه البخاري: ٢٠١١، ومسلم: ٢٥٨٦].

«تراحمهم» أي: رحمة بعضهم بعضا. «توادهم» أي: تحابهم. «تعاطفهم» أي: تعاونهم. «الجسد» أي: الجسم الواحد بالنسبة إلى جميع أعضائه. «اشتكي عضوًا» لمرض أصابه. «تداعي» شاركه فيما هو فيه. «السهر» أي: عدم النوم بسبب الألم. «الحمي» أي: حرارة البدن وألمه.

وعن عبد الله بن عمرو والله قال: قال رسول الله والراحمون يرحمهم الرحمن، ارحموا من في الأرض يرحمكم من في السماء» [رواه الترمذي: ١٩٢٤].

وعن أبي هريرة و الله قال: سمعت أبا القاسم الله ي يقول: «لا تُنزَع الرحمة إلا من شقى» [رواه أبو داود: ٤٩٤٢].

وعن عبد الله بن عمرو فران عن النبي علي قال: «من لم يرحم صغيرنا، ويعرف حق كبيرنا، فليس منا» [رواه أبو داود: ٤٩٤٣].

وعن ابن عمر رضي الله علام له فرأى بظهره أثرًا، فقال له: أو جعتك؟ قال: لا، قال: فأنت عتيق، قال: ثم أخذ شيئًا من الأرض، فقال: ما لي فيه من الأجر ما يزن هذا، إني سمعت رسول الله على يقول: «من ضرب غلامًا له حدًّا لم يأته، أو لطمه، فإن كفارته أن يعتقه» [رواه مسلم: ١٦٥٧].

«غلام» أي: عبد. «حدًّا لم يأته» أي: ضربه لغير ذنب فعله.

«السوط» ما يُضرب به من جلد ونحوه. «دنا» أي: اقترب.

"يلهث" أي: يرتفع نَفَسُه بين أضلاعه، أو يُخرج لسانه من شدة العطش. "الثرى" أي: التراب الندي. "رقي" أي: صعد. "وإن لنا في البهائم لأجرًا" أي: أيكون لنا في سقي البهائم والإحسان لها أجر. "في كل كبد رطبة أجر" معناه: في الإحسان إلىٰ كل حيوان حي يسقيه ويطعمه أجر، وسُمي الحي ذا كبد رطبة؛ لأن الميت يجف جسمه وكبده.

وعن معاوية بن قرة، عن أبيه وهي أن رجلًا قال: يا رسول الله، إني لأذبح الشاة، وأنا أرحمها. فقال والشاة إن رحمتها رحمك الله، والشاة إن رحمتها رحمك الله، والشاة إن رحمتها رحمك الله [رواه أحمد: ١٥٥٩٢].

وعن عبد الله بن جعفر رضي قال: دخل رسول الله على حائطًا لرجل من الأنصار فإذا جمل، فلما رأى النبي على حن وذرفت عيناه، فأتاه النبي على فمسح ذفراه فسكت، فقال: «من رب هذا الجمل، لمن هذا الجمل؟». فجاء فتى من الأنصار فقال: لي يا رسول الله. فقال على: «أفلا تتقي الله في هذه البهيمة التي ملكك الله إياها؟ فإنه شكا إلي أنك تجيعه وتُدئيه» [رواه أبو داود: ٢٥٤٩].

«حائطًا» أي: بستانًا. «حن وذرفت عيناه» أي: بكي الجمل وجرت عيناه بالدموع. «ذِفْراه» أي: مؤخر رأسه. «وتُدئِبه» أي: وتُتعبه.

وعن أبي هريرة نَطَّقَ، عن رسول الله عَلَيْهِ قال: «دخلت امرأة النار في هرة ربطتها، فلا هي أطعمتها، ولا هي أرسلتها تأكل من خَشاش الأرض، حتى ماتت هزلًا» [رواه البخارى: ٣٣١٨، ومسلم: ٢٦١٩].

«في هرة» أي: بسبب قطة صغيرة. «خَشاش الأرض» أي: حشراتها. «هزلًا» أي: ضعفًا بسبب الجوع.

#### الآثار والثمرات المترتبة على التخلق بصفة الرحمة:

- أنها من أعظم أسباب رحمة الله تعالىٰ لعباده، فإن الجزاء من جنس العمل، فمن لا يرحم الخلق لا يرحمه الله تعالىٰ، وكلما كان العبد أرحم بخلق الله كان نصيبه من رحمة الله أعظم وأكبر.
- أنها صفة عظيمة يختص الله بها تعالىٰ من يشاء من عباده، وهذا يدل علىٰ شرف صاحبها ومكانته واصطفائه من الله تعالىٰ.
- أن الاتصاف بصفة الرحمة علامة على الإيمان، وهي من موجبات دخول الجنة.
- أن في الاتصاف بهذه الصفة امتثالًا لأمر من أوامر الله تعالى، حيث أمر سبحانه وتعالىٰ عباده بالتراحم بينهم، ومعلوم أن امتثال أوامر الله من أعظم ما يجلب علىٰ العبد خيرى الدنيا والآخرة.
- أنها سبب في ائتلاف القلوب واجتماعها، كما كان الحال في أصحاب رسول الله على عضهم البعض.
- أنها من أعظم أسباب انتشار الدعوة، لذلك أودع الله تعالى منها نصيبًا كبيرًا في قلب نبيه ﷺ؛ لئلا تنفر عنه النفوس وينفض الناس من حوله، قال تعالىٰ: ﴿ فَيَمَارَحْمَةِ مِّنَ ٱللَّهِ لِنَتَ لَهُمْرٍ وَلُو كُنْتَ فَظًا عَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَانْفَضُّواْ مِنْ حَوْلِكَ ﴾ [آل عمران: ١٥٩].
- أنها ركيزة عظيمة، ينبني عليها مجتمع مسلم متماسك يحس بعضه ببعض، ويعطف بعضه على بعض، ويرحم بعضه بعضا، وتشيع المحبة بين أبنائه.

### الأسباب والوسائل المعينة على الاتصاف بصفة الرحمة:

- أن يعلم العبد ما يصيبه من رحمة الله جزاءً لرحمته لخلق الله، فهذا أعظم دافع له على رحمة الخلق. ٣٧٢ مَنْ مُوْكِمُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَ وَمُنْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَي

- أن يعلم ما يصيبه من سخط الله وعقوبته بسبب عدم رحمته للخلق، فقد سبق أن النبي علم ما يصيبه من سخط الله وعقوبته بسبب عدم رحمته للخلق، فقد سبق أن النبي على قال: «إن الرحمة لا تُنزع إلا من شقي»، فكلما ضعفت الرحمة في قلب العبد كلما اقتربت منه أسباب الشقاوة في الدنيا والآخرة.

- أن يطالع المسلم سيرة النبي عَلَيْهُ ويقتدي بأخلاقه؛ فقد كان عَلَيْهُ من أرحم الخلق بالخلق.
- النظر في أحوال الصحابة والله وما كانوا عليه من التراحم فيما بينهم، حتى إن الواحد من الأنصار كان يقسم ماله بينه وبين أخيه من المهاجرين.
  - ترك مصاحبة أهل الجفاء والقسوة، فإن الطبع -كما يقولون- سرَّاق.
- عدم الغلظة على الصغار، حتى لا ينشأ الصغير وقد تشبعت نفسه بخلق الغلظة والقسوة.
  - كظم الغيظ، وعدم الإسراع بالعقاب وقت الغضب.
- الاستعانة بالله تعالى؛ لأن حمل النفس على الرحمة -لاسيما عند الغضب- شاقً عليها، ولا يمكن لعبد أن يأتي بها على وجهها إلا بإعانة الله له وتوفيقه.



# 🤲 ۵۷. التواضع 🛸

من المعروف لدى كل مسلم أن الشرع قد جاء بكل خلق جميل، ونهى عن كل ما هو قبيح، ومن أجلً ما أمر به الشرع الحنيف وحث عليه هو خلق التواضع وترك الكبر، وهو من أهم شعب الإيمان، وهو خلق الصالحين جميعًا، فلا يصلح دين عبد مع الكبر، وهو من أخلاق العقلاء أيضًا، فمن استقامت نفسه واستقام عقله؛ لم يجد بدًا من التواضع.

والتواضع هو: قبول الحق مِن كل مَن جاء به، ولين الجانب مع الناس، وأن لا يرى لنفسه مزية على أحد، وترك احتقار الخلق.

## الأدلة على أن التواضع من أهم شعب الإيمان:

قال تعالىٰ: ﴿ يَآأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَكَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ ۖ فَسَوْفَ يَأْتِي ٱللَّهُ بِقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَ يَخِبُّونَهُ وَأَذِلَّةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَةٍ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ ﴾ [المائدة: ٥٤].

قال ابن كثير على: «قوله تعالى: ﴿ أَذِلَّةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ ﴾ هذه صفات المؤمنين الكُمَّل أن يكون أحدهم متواضعًا لأخيه ووليه، متعزِّزًا على خصمه وعدوه، كما قال تعالى: ﴿ مُحَمَّدُ رَسُولُ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ وَ أَشِدَّاءً عَلَى ٱلْكُفَّارِ رُحَمَاءً بَيْنَاهُ ﴿ ﴾ [الفتح: ٢٩]، وفي صفة النبي عَلِي أُنه: «الضحوك القتال»، فهو ضحوك لأوليائه قتال لأعدائه». [«تفسير وفي صفة النبي علي أنه: «الضحوك القتال»، فهو ضحوك لأوليائه قتال لأعدائه». [«تفسير ابن كثير» (٣/ ١٣٦)].

وقال سبحانه وتعالىٰ: ﴿ لَا تَمُدَّنَّ عَيْنَيْكَ إِلَىٰ مَا مَتَّعَنَا بِهِ ۚ أَزُوَجًا مِّنْهُمْ وَلَا تَحُزَنْ عَلَيْهِمْ وَٱلْحَوْنُ عَلَيْهِمْ وَالْحَوْنُ عَلَيْهِمْ وَالْحَوْنُ عَلَيْهِمْ وَالْحَوْنُ عَلَيْهِمْ

﴿ وَٱخْفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ أي: ألِن لهم جانبك، وحسِّن لهم خلقك، محبة وإكراما وتودُّدًا. [«تفسير السعدي» (ص: ٤٣٥)].

وقال سبحانه: ﴿وَٱخْفِضْ جَنَاحَكَ لِمَنِ ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الشعراء: ٢١٥].

٣٧٤

وقال: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنَا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَاهِلُونَ قَالُواْ سَلَمًا﴾ [الفرقان: ٦٣].

﴿ هَوْنَا ﴾ أي: بسكينة ووقار متواضعين، غير مَرحين ولا متكبرين.

وقال: ﴿ وَلَا تُصَعِّرُ خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَجًا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالِ فَخُورِ ﴾ [لقمان: ١٨].

وقوله: ﴿ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَعًا ﴾ أي: متكبرًا جبارًا عنيدًا، لا تفعل ذلك يبغضك الله؛ ولهذا قال: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالِ فَخُورٍ ﴾ أي: مختال معجب في نفسه، فخور أي: على غيره، كما قال تعالى: ﴿ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَعًا ۖ إِنَّكَ لَن تَخَرِقَ ٱلْأَرْضَ وَلَن تَبَلُغَ الْجَبَالَ طُولًا ﴾ [الإسراء: ٣٧]» [«تفسير ابن كثير» بتصرف يسير (٦/ ٣٣٨)].

وعن عياض بن حمار والله على قال: قام فينا رسول الله على ذات يوم خطيبًا، فقال: «إن الله أوحى إلي أن تواضعوا حتى لا يفخر أحد على أحد، ولا يبغي أحد على أحد» [رواه مسلم: ٢٨٦٥]. «يبغي» أي: يظلم.

وعن أبي هريرة رضي عن رسول الله على قال: «ما تواضع أحد لله إلا رفعه الله» [رواه مسلم: ٢٥٨٨].

وعن أبي أمامة ولي قال: ذكر أصحاب رسول الله ولي يومًا عنده الدنيا، فقال رسول الله وعن أبي أمامة الدنيا، فقال رسول الله والا تسمعون، ألا تسمعون، إن البذاذة من الإيمان، إن البذاذة من الإيمان» [رواه أبو داود: ٤١٦١]. «البذاذة»: التواضع.

وعن عبد الله بن مسعود فريح عن النبي عليه قال: «لا يدخل الجنة من كان في قلبه مثقال ذرة من كبر»، قال رجل: إن الرجل يحب أن يكون ثوبه حسنًا ونعله حسنة، قال:

«إن الله جميل يحب الجمال، الكبر بَطر الحق وغَمْط الناس» [رواه مسلم: ٩١]. «بطر الحق» أي: دفعه وإنكاره ترفُّعًا وتجبُّرًا. «غمط الناس» أي: احتقارهم.

وعن أبي سعيد الخدري وأبي هريرة وَاللَّهُ عن النبي عَلَيْهُ قال: «قال الله تعالى: العز إزاري، والكبرياء ردائي، فمن نازعني بشيء منهما عذبته» [رواه مسلم: ٢٦٢٠].

وعن أبي هريرة والله عنه قال: قال رسول الله والله والل

وعن عبد الله بن مسعود فَقَالَ ، عن النبي عَلَيْهِ قال: «لا يدخل الجنة من كان في قلبه مثقال ذرة من كبر» [رواه مسلم: ٩١].

وعن أبي هريرة رضي عن النبي عليه قال: «تحاجت النار والجنة، فقالت النار: أوثرت بالمتكبرين والمتجبرين...» الحديث [رواه مسلم: ٢٨٤٦].

وعن سلمة بن الأكوع في أن رجلًا أكل عند رسول الله عليه بشماله فقال على الله الكبر. قال: فما رفعها إلى فيه [رواه مسلم: ٢٠٢١] أي: فما استطاع رفع يدِه بعد ذلك إلى فمه.

وعن عمر بن الخطاب وطاق قال: قال رسول الله والله الله تبارك وتعالى: من تواضع لي هكذا – وجعل باطن كفه إلى الأرض، وأدناها إلى الأرض – رفعته هكذا» وجعل باطن كفه إلى السماء ورفعها نحو السماء. [رواه أحمد: ٣٠٩].

وعن سهل بن معاذ بن أنس الجهني، عن أبيه وعن سهل بن معاذ بن أنس الجهني، عن أبيه وعن سهل بن معاذ بن أنس الجهني، عن أبيه وعن سهل بن معاذ بن أنس الخلائق حتى ترك اللباس تواضعًا لله وهو يقدر عليه، دعاه الله يوم القيامة على رءوس الخلائق حتى يخيره من أيِّ حُلل الإيمان شاء يلبسها» [رواه الترمذي: ٢٤٨١]

«من ترك اللباس» أي: ترك لبس الثياب الحسنة المرتفعة القيمة. «تواضعًا لله» أي: لا ليقال إنه متواضع أو زاهد ونحوه. «من أي حلل الإيمان» أي: من أي ثياب أهل الجنة.

٣٧٦ <u>٢٧٦ ) ٢٧٦ ) المنتان المن</u>

وعن عبد الله بن عمرو بن العاص والله قال: إن النبي والله عليّ ، فألقيت له وسادة من أدم حشوها ليف، فجلس على الأرض وصارت الوسادة بيني وبينه. [رواه البخاري: ٢٢٧٧، ومسلم: ١١٥٩]. «أدم» أي: جلد.

قال النووي هي: «قوله: «فجلس على الأرض وصارت الوسادة بيني وبينه» فيه بيان ما كان عليه النبي علي من التواضع ومجانبة الاستئثار على صاحبه وجليسه» [«شرح صحيح مسلم» (٨/ ٤٧)].

وعن أسامة بن زيد رَفِي أن رسول الله علي الله علي حمار، على إكاف عليه قطيفة، وأردف أسامة وراءه [رواه البخاري: ٥٩٦٤، ومسلم: ١٧٩٨].

"إكاف" هو برذعة الحمار. "أردف أسامة وراءه" أي: جعله خلفه على الحمار.

قال العيني على: «فيه: تواضع النبي على من وجوه: ركوبه الحمار، وركوبه على قطيفة، وإردافه الغلام، وفيه: بيان أن النبي على حم منزلته من الله على لم يكن يرفع نفسه على الردف على الدابة، وكان يردف لتتأسى به في ذلك أمتُه، فلا يأنفوا مما لم يكن يأنف منه رسول الله على ولا يستنكفوا مما لم يستنكف منه» [«عمدة القاري» (١٤/ ٢٤٠)].

وعن طارق بن شهاب قال: خرج عمر بن الخطاب إلى الشام ومعنا أبو عبيدة بن الجراح، فأتوا على مخاضة وعمر على ناقة له، فنزل عنها وخلع خفيه فوضعهما على عاتقه، وأخذ بزمام ناقته فخاض بها المخاضة، فقال أبو عبيدة: يا أمير المؤمنين أنت تفعل هذا، تخلع خفيك وتضعهما على عاتقك، وتأخذ بزمام ناقتك، وتخوض بها المخاضة؟ ما يسرني أن أهل البلد استشرفوك، فقال عمر: أوه، لو قال ذا غيرك أبا عبيدة جعلته نكالًا لأمة محمد عليه أنا كنا أذل قوم فأعزنا الله بالإسلام، فمهما نطلب العزة بغير ما أعزنا الله به أذلنا الله [رواه الحاكم: ٢٠٧].

«مخاضة» أي: الموضع القليل الماء الذي يعبر فيه الناس النهر مشاة وركبانًا. «عاتقه»: كتفه. «استشرفوك» أي: خرجوا إلىٰ لقائك. «جعلته نكالًا» أي: عاقبته فجعلته عبرة لغيره.

وعن ابن عباس على أنه أخذ بركاب زيد بن ثابت فقال له زيد: لا تفعل يا ابن عباس عم رسول الله. فقال ابن عباس: هكذا أُمرنا أن نفعل بعلمائنا. فأخذ زيد يد ابن عباس فقبَّلها فقال له ابن عباس: لا تفعل. فقال زيد: هكذا أُمرنا أن نفعل بآل بيت نبينا على [ينظر: «شرح صحيح البخاري» لابن بطال (٥/ ١٤٩)].

وسئل الفضيل بن عياض عن التواضع؟ فقال: «يخضع للحق، وينقاد له، ويقبله ممن قاله». [«مدارج السالكين» (٢/ ٣١٤)].

وعن عبد الرحمن بن عمرو قال: سمعت عبد الرحمن بن مهدي يقول: دخلت على محمد بن الحسن صاحب الرأي، فرأيت عنده كتابًا قد صنفه، فأخذته ونظرت فيه فإذا هو قد أخطأ وقاس على الخطأ، فقلت: هذا ليس هكذا، قال: كيف هو؟ فأخبرته، قال: صدقت، ثم جاء بالمقراض فقرضه من كتابه. [«الضعفاء الكبير» للعقيلي (٤/ ٤٥)]. «قرضه» أي: محاه.

وعن الحسين بن الحسن المروزي قال: سمعت عبد الرحمن بن مهدي يقول: كنا في مجلس عبيد الله بن الحسن القاضي: فسألته عن مسألة، فغلط فيها، فقلت: أصلحك الله، القول في هذه المسألة كذا وكذا، فأطرق ساعة، ثم رفع رأسه، فقال: إذن أرجع وأنا صاغر، إذن أرجع وأنا صاغر، لأن أكون ذَنبًا في الحق، أحب إليّ من أن أكون رأسًا في الباطل. [«تاريخ بغداد» (١٢/ ٧)]. «صاغر» أي: ذليل. «ذنبًا» أي: ذيلًا.

#### الثمرات المترتبة على الاتصاف بخلق التواضع:

- التواضع خلق كريم من أخلاق المؤمنين، وهو دليل على حسن الخلق.
  - أنه طريق موصل إلى مرضاة الله وإلى جنته.
- أنه من أسباب الرفعة يوم القيامة، فإن صاحبه يُعطىٰ ما يشاء من حلل أهل الإيمان يومئذ.
- أن الله تعالىٰ قد وعد المتواضعين بالرفعة في الدنيا والآخرة، ووعْدُه لا يُخلَف.

٣٧٨ (٣٧٨) الْمُنْ الْمُنْ

- أنه سبيل موصل إلى القرب من الله، فإن فيه طاعة لله تعالى، حيث أمر عباده بالتواضع وعدم التفاخر فيما بينهم.

- أنه من أعظم ما يقرِّب العبدَ من قلوب الناس ومن محبتهم.
- أنه من أسباب رفعة المرء عند أقرانه، فإن العادة جرت أن من سلك طريق الترفع على الناس احتُقر في نظرهم، ومن تواضع لهم ارتفع مقامه عندهم وعظَّموه.
- أنه من أسباب الوقاية من عذاب الله وسخطه على العبد، فإنَّ من لم يتخلق بالتواضع سرى إليه داء الكبر ولابد، ومعلوم أن الكبر من أعظم الذنوب، وصاحبه متوعد بعدم دخول الجنة.
  - أن الله تعالىٰ يحب المتواضعين ويكلؤهم برعايته ويحيطهم بعنايته.
    - أنه من أخلاق سيد البشر عَلَيْلَةٍ.
    - أن التواضع يؤدي إلى حصول النصر والبركة في المال والعمر.
      - أنه من صفات عباد الرحمن وصفوة خلقه.

## الأسباب والوسائل المعينة على التواضع:

- أن يتذكر الإنسان أصل خلقه، وأن أصله من تراب، وأن نَسله من ماء مهين.
- أن يعرف قدر نفسه، ويعرف ربه حق المعرفة، حينها لا تتشوف نفسه إلى الكبر، بل تركن إلى التواضع رغمًا عنها.
- أن يدرك العبد أنه إن لم يتواضع لله صار من المتكبرين، وأن الكبر مهلك له لا محالة، فإن المتكبرين يُحشرون يوم القيامة أمثال النمل.
- أن يعلم أن الرفعة إنما تكون من عند الله، فإن تواضع لله رفعه، وإلا فإنه لا يقدر أن يجلب لنفسه ضرًّا ولا نفعًا، فلا يقدر أن يرفع نفسه فوق ما يريده الله له، كما قال تعالىٰ: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْعِزَّةَ فَلِلَّهِ ٱلْعِزَّةُ خَمِيعًا ﴾ [فاطر: ١٠].
- أن ينظر العبد في عواقب المتكبرين وما آل إليه أمرهم من الخسران في الدنيا

قبل الآخرة، فإن قارون كان من أكثر الناس مالًا فتكبر على قومه، فكان عاقبة أمره أن خسف الله به وبداره الأرض.

- الاستعانة بالله تعالى؛ لأن حمل النفس على التواضع في جميع الأحوال شاقٌ عليها، ولا يمكن لعبد أن يأتي به على وجهه إلا بإعانة الله له وتوفيقه إليه.
- مجاهدة النفس، فإن ملازمة التواضع لاسيما التواضع للحق وقبوله من أي أحد جاء به شاق على النفس، وإذا جدَّ المرء وجاهد نفسه وألزمها التواضع، وفقه الله لذلك.
- التأسي بأخلاق النبي علي فإنه كان من أكثر الناس تواضعًا؛ حيث كان يأكل وهو جالس جلسة العبد، وكان يستند على الوسادة وحشوها من ليف، ويقبل الدعوة من أي أحد كان كبير الشأن أو كان من الضعفاء، ويجلس على الحصير، ويركب الحمار، ويردف عليه.
- التأسي بأخلاق السلف الصالح عليه في تواضعهم مع الناس وتواضعهم للحق.



# 🐃 ۸۵. الرضا 🗽

لقد أثنىٰ الله تعالىٰ علىٰ أهل الرضا، وأخبر أن ثوابه سبحانه رضاه عنهم الذي هو أعظم وأكبر وأجلُّ من الجنات وما فيها، فمَن رضِي عن ربه رضِي الله عنه، ومن رضِي بما قدره الله تعالىٰ عليه فاز في الدنيا والآخرة.

ورضا العبد عن الله على: ألّا يكره ما يجري به قضاؤه، وما شرعه من شرائع، وعدم الجزع في أيِّ حكم كان من الله تعالى، وسكون قلب العبد لما أراده الله سبحانه. وإلرضا نوعان:

أحدهما: الرضا بفعل ما أمر به الله تعالى وترك ما نهى عنه، وتناول ما أباحه الله سبحانه من غير تعدِّ إلى المحظور، كما قال: ﴿ وَٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَ أَحَقُ أَن يُرْضُوهُ ﴾ [التوبة: ٢٦]، وهذا الرضا واجب؛ ولهذا ذم الله مَن تركه.

أما الرضا بما حرمه الله كالرضا بالفسوق أو العصيان فهو محرم؛ فالعبد المؤمن لا يرضيه إلا ما يرضي ربه تبارك وتعالىٰ. ففي الحديث عن العُرس بن عَميرة الْكِنْدي، عن النبي عَلَيْ قال: «إذا عُمِلتِ الخطيئةُ في الأرضِ؛ كان من شهِدَها فكرِهَها كمن غاب عنها فرضيها كان كمن شهدَها» [رواه أبو داود: ٤٣٤٥].

## الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أن الرضا من شعب الإيمان:

قال الله تعالى: ﴿ وَمِنْهُم مَّن يَلْمِزُكَ فِي ٱلصَّدَقَاتِ فَإِنَ أُعْطُواْ مِنْهَا رَضُواْ وَإِن لَرَ يُعْطَوْاً مِنْهَا رَضُواْ وَإِن لَمْ يُعْطَوْاً مِنْهَا رَضُواْ مَنَهَا رَضُواْ مَا عَالَمُهُمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَقَالُواْ حَسَّبُنَا ٱللَّهُ سَيُؤْتِينَا اللَّهُ سَيُؤْتِينَا اللَّهُ سَيُؤُتِينَا اللَّهُ مِنْ فَضَيادِهِ وَرَسُولُهُ وَإِنَّا إِلَى ٱللَّهِ رَغِبُونَ ﴾ [التوبة: ٥٩، ٥٩].

قال السعدي على التقادهم فيها وعيبهم لقصد صحيح، ولا لرأي رجيح، وإنما وينتقد عليك فيها، وليس انتقادهم فيها وعيبهم لقصد صحيح، ولا لرأي رجيح، وإنما مقصودهم أن يُعطّوا منها ﴿ فَإِن أُعُطُواْ مِنْهَا رَضُواْ وَإِن لَرَّ يُعْطَوُاْ مِنْهَا إِذَا هُمَ يَسْخَطُونَ ﴾ مقصودهم أن يُعطّوا منها ﴿ فَإِن أُعُطُواْ مِنْها رَضُواْ وَإِن لَرَّ يُعْطَوُا مِنْها لا تنبغي للعبد أن يكون رضاه وغضبه تابعًا لهوى نفسه الدنيوي وغرضه الفاسد، بل ينبغي أن يكون هواه تبعًا لمرضاة ربه، كما قال النبي على: «لا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعًا لما جئت به».

وقال هنا: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ رَضُواْ مَا ءَاتَهُمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ ﴾ أي: أعطاهم من قليل وكثير ﴿ وَقَالُواْ حَسَبُنَا ٱللَّهُ ﴾ [ص: ٣٤١] أي: كافينا الله، فنرضى بما قسمه لنا، وليؤمِّلوا فضله وإحسانه إليهم بأن يقولوا: ﴿ سَيُؤُتِينَا ٱللَّهُ مِن فَضَلِهِ وَرَسُولُهُ وَ إِنَّا إِلَى ٱللَّهِ رَغِبُونَ ﴾ أي: متضرِّعون في جلب منافعنا، ودفع مضارنا، لَسَلِموا من النفاق، ولَهُدوا إلى الإيمان والأحوال العالية » [«تفسير السعدي» (ص: ٣٤٠)].

وقال سبحانه: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُواْ فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴾ [النساء: ٦٥].

قال ابن كثير على: "يُقسم تعالىٰ بنفسه الكريمة المقدسة: أنه لا يؤمن أحد حتى يحكِّم الرسول على في جميع الأمور، فما حكم به فهو الحق الذي يجب الانقياد له باطنا وظاهرًا؛ ولهذا قال: ﴿ ثُمَّ لَا يَجِدُواْ فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ لَقَ اللهُ عَلَيْكُمُواْ فَي الطنا وظاهرًا؛ ولهذا قال: ﴿ ثُمَّ لَا يَجِدُواْ فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ لَسَلِيمًا فَي الطنام والمنهم، فلا يجدون في أنفسهم حرجًا وضيقًا مما حكمت به، وينقادون له في الظاهر والباطن، فيُسلِّمون لذلك تسليمًا كليًّا من غير ممانعة ولا مدافعة ولا منازعة» [«تفسير ابن كثير» (٢/ ٣٤٩) بتصرف يسير].

وقال عَنْ : ﴿ مَاۤ أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ۗ وَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ يَهَدِ قَلْبَهُۥ وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ ﴾ [التغابن: ١١].

قال السعدي هي: «هذا عام لجميع المصائب، في النفس والمال والولد

والأحباب ونحوهم، فجميع ما أصاب العباد فبقضاء الله وقدره، قد سبق بذلك علم الله تعالى وجرى به قلمه، ونفذت به مشيئته واقتضته حكمته، والشأن كل الشأن هل يقوم العبد بالوظيفة التي عليه في هذا المقام، أم لا يقوم بها؟ فإن قام بها فله الثواب الجزيل والأجر الجميل في الدنيا والآخرة، فإذا آمن أنها من عند الله، فرضي بذلك وسلم لأمره، هدى الله قلبه فاطمأن ولم ينزعج عند المصائب، كما يجري لمن لم يهد الله قلبه، بل يرزقه الثبات عند ورودها والقيام بموجب الصبر، فيحصل له بذلك ثواب عاجل، مع ما يدخر الله له يوم الجزاء من الثواب، كما قال تعالى: ﴿إِنَّمَا يُوفَى ٱلصَّبِيرُونَ عَامِل، مع ما يدخر الله له يوم الجزاء من الثواب، كما قال تعالى: ﴿إِنَّمَا يُوفَى ٱلصَّبِيرُونَ

وعن العباس بن عبد المطلب نَطْقَهُ، أنه سمع رسول الله عَلَيْهِ يقول: «ذاق طعم الإيمان مَن رضِي بالله ربًّا، وبالإسلام دينًا، وبمحمد رسولًا» [رواه مسلم: ٣٤].

وعن سعد بن أبي وقاص والله وال

قال ابن القيم هي: «هذان الحديثان عليهما مدار مقامات الدِّين وإليهما ينتهي، وقد تضمَّنا الرضا بربوبيته سبحانه وإلهيته، والرضا برسوله على والانقياد له، والرضا بدينه والتسليم له. ومن اجتمعت له هذه الأربعة فهو الصدِّيق حقًا.

فالرضا بإلهيته يتضمن الرضا بمحبته وحده وخوفه ورجائه والإنابة إليه والتبتل إليه، وذلك يتضمن عبادته والإخلاص له.

والرضا بربوبيته يتضمن الرضا بتدبيره لعبده، ويتضمن إفراده بالتوكل عليه والاستعانة به والثقة به والاعتماد عليه، وأن يكون راضيًا بكل ما يفعله به.

فالأول يتضمن رضاه بما يأمره به، والثاني يتضمن رضاه بما يُقدِّر عليه.

وأما الرضا بنبيه رسولًا فيتضمن كمال الانقياد له والتسليم المطلق إليه، بحيث يكون أولى به من نفسه، فلا يتلقّى الهُدى إلا من مواقع كلماته، ولا يحاكِم إلا إليه، ولا

يحكِّم عليه غيرَه، ولا يرضيٰ بحكم غيره البتة.

وأما الرضا بدينه فإذا قال أو حكم أو أمر أو نهى رضي كلَّ الرضا، ولم يبقَ في قلبه حرج من حُكمه، وسلَّم له تسليمًا، ولو كان مخالفًا لمرادِ نفسه وهواها وقولِ شيخِه وطائفتِه» [«مدارج السالكين» (٢/ ٤٧٧-٤٧٩) باختصار].

وعن أنس بن مالك وَ عَن النبي وَ قَالَ: "إِن عِظَم الجزاء مع عِظم البلاء، وان الله إذا أحب قومًا ابتلاهم، فمَن رضِي فله الرضا، ومَن سخِط فله السَّخَط» [رواه الترمذي: ٢٣٩٦].

"إن عِظَم الجزاء" أي: كثرة الثواب والأجر. "مع عِظَم البلاء" أي: مع كثرة المصائب والمحن، فمن كان ابتلاؤه أعظم كان ثوابه وأجره أعظم. "ابتلاهم" أي: اختبرهم بالمحن والمصائب. "فمن رضي" أي: رضي بما ابتلاه الله تعالى به. "فله الرضى" أي: له الرضا من الله تعالى وجزيل الثواب. "ومن سخط" أي: كره بلاء الله وفزع ولم يصبر ولم يرض بقضائه تعالى. "فله السخط" أي: فله الغضب من الله تعالى [ينظر: "تحفة الأحوذي" (٧/ ٢٥)].

وعن ابن عباس وعن ابن عباس الما كان بين إبراهيم وبين أهله ما كان خرج بإسماعيل وأم إسماعيل، ومعهم شَنَّة فيها ماء، فجعلت أم إسماعيل تشرب من الشَّنَّة، فيدِرُّ لبنُها على صبيِّها، حتى قدم مكة فوضعها تحت دَوْحة، ثم رجع إبراهيم إلى أهله، فاتبعته أمُّ إسماعيل، فنادته مِن ورائه: يا إبراهيم إلىٰ مَن تترُّكنا؟ قال: إلىٰ الله، قالت: رضيتُ بالله» [رواه البخاري: ٣٣٦٥]. «شَنَّة» أي: قربة عتيقة. «دَوْحة» أي: شجرة عظيمة.

وعن أبي مجلز قال: قال عمر بن الخطاب رضي الأبالي على أي حال أصبحت، على مجلز قال: قال عمر بن الخطاب رضي الخير فيما أحب أو فيما أكره الأني لا أدري الخير فيما أحب أو فيما أكره [«الزهد والرقاق» لابن المبارك (١/ ١٤٣ رقم ٤٢٥)].

وعن الأغر قال: نظر علي بن أبي طالب والله الله الله الله عدي بن حاتم كئيبًا فقال: يا عدي، ما لي أراك كئيبًا حزينًا؟ قال: وما يمنعني وقد قُتل ابناي وفُقِئت عيني؟ فقال: يا

عدي، إنه مَن رضي بقضاء الله جرئ عليه وكان له أجر، ومن لم يرضَ بقضاء الله جرئ عليه و حبط عمله [«الرضاعن الله بقضائه» لابن أبي الدنيا: ١٥].

وقال عبد الواحد بن زيد هي: «الرضا باب الله الأعظم، وجنة الدنيا، ومستراح العابدين» [«الرضاعن الله بقضائه» لابن أبي الدنيا: ١٣].

#### ومن الثمرات المترتبة على الرضا:

- أنه يورث العبدَ الفرح والشُّرور بربه تبارك وتعالىٰ.
  - أنه سبيل لنيُّل العبد رضوان الله مع الفوز بالجنة.
    - أنه يدل على حسن الظن بالله.
  - أنه علامة على كمال إيمان العبد وحسن إسلامه.
- حصول الراحة النفسية والطمأنينة القلبية والثبات والصبر.
  - أن الراضى يجد حلاوة الإيمان في قلبه.
  - أنه يُجنِّب المسلم الأزمات النفسية من قلق زائد وتوتر.

#### ومن الوسائل المعينة على الرضا:

- من أعظم أسباب حصول الرضا أن يلزم العبدُ ما جعل الله رضاه فيه، فإنه يوصله إلى مقام الرضا و لا بد.
- التوكل على الله، فإن الرضا آخر التوكل، فمن رسخ قدمه في التوكل والتسليم والتفويض حصل له الرضا و لا بد.
- إيمان العبد بالقدر خيره وشره، فما أصابه لم يكن ليخطئه، وما أخطأه لم يكن ليصيبه.
- الإيمان بأن الله هو المالك لهذه الدنيا بما فيها، بل العبد نفسه مملوك لله، وجميع الخلائق مملوكون له سبحانه وهم عباده، وهم جميعًا راجعون إليه، فإذا رجع المملوك إلى مالكه فعلام الحزن؟ وعلام الأسى؟ ولم الاعتراض؟ ولماذا التسخط؟

الْمُ اللَّهُ اللّ

- العلم بأن البلاء مهما طال فهو إلىٰ زوال؛ لأن الدنيا نفسها زائلة، وهي دار امتحان وابتلاء.

- العلم بأن أشد الناس بلاء هم الأنبياء ثم الأمثل فالأمثل.
  - ذكر الله سبيل إلى اطمئنان القلب وحصول الرضا.
- تلاوة القرآن، فهو شفاء لما في الصدور، وربيع القلوب، ومعين على الثبات والرضا.
- دعاء اللهِ تعالىٰ أن يوفق العبد للرضا، فعن عمار بن ياسر رضي أنه كان من دعاء النبي على الرضا بعد القضاء» [رواه النسائي: ١٣٠٥]. وكما في حديث الاستخارة عن جابر رضي قال: كان النبي على يُعلمنا الاستخارة في الأمور كلها كالسورة من القرآن، وفيها قوله على الخير حيث كان، ثم رَضِّني به» [رواه البخاري: ٦٣٨٢].



## 🤲 ۵۹. الشكر 🖟

خلق الله تعالىٰ الإنس وعمَّهم بنعمه، وبلغ فضلُ الله علىٰ الناس من السعة، وبلغت نعمته عليهم من السبوغ، ما لو أن أقلهم حظًّا وأقلهم منه نصيبًا عاش حياته كلها عابدًا لله لا يعصيه طرفة عين ما استطاع أن يوفي نعمة الله عليه شكرًا، فنعمة الخلق وحدها لا يقدر العبد علىٰ إيفاء خالقِه ما له عليه من حق بسببها، فما بالنا بباقي النعم؟! وحقيقة الشكر: هو الثناء علىٰ الله تعالىٰ بما أولاه من المعروف، والاعتراف بنعمه علىٰ وجه الخضوع، واستفراغ الطاقة في الطاعة، وأن لا يُعصىٰ الله بنعمه.

وقد يظن بعض الناس أن نعم الله تعالىٰ التي ينبغي الشكر عليها هي المال والولد ونحو ذلك، وهذا نظر قاصر يقع للجهلة، وأما أهل البصيرة فيعرفون حقيقة النعم؛ كنعمة الإسلام والهداية، ونعمة العلم والفقه في الدين، وكذا ما أولاه الله للعبد من سمع وبصر وجوارح، ونعمة الأمن والصحة، وراحة البال وطيب النفس، وغير ذلك مما لا يقدر العبد علىٰ عدِّه، كما قال تعالىٰ: ﴿ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَةَ ٱللَّهِ لَا تُحَصُّوهَا أَ إِنَّ ٱللّهَ لَا غُورٌ رَجِيمٌ ﴾ [النحل: ١٨].

والشكر يكون بالقول وهو ذكر النعمة والثناء على منعمها، وبالفعل وهو طاعة الله سبحانه وعدم استعمال نعمه فيما يكره، وبالقلب بمحبته والامتنان له، وأنه المنعم وحده لا شريك له.

## الأدلة من الكتاب والسنة على أن الشكر من شعب الإيمان:

قال تعالى: ﴿ فَأَذْكُرُونِ ٓ أَذَكُرُكُمْ وَٱشۡكُرُواْ لِى وَلَا تَكَفُرُونِ ﴾ [البقرة: ١٥٢]. وقال سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُلُواْ مِن طَيِّبَتِ مَارَزَقَنَكُمْ وَٱشۡكُرُواْ بِيَّهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعۡبُدُونَ ﴾ [البقرة: ١٧٢]. وقال ﷺ: ﴿ وَلَقَدُ نَصَرَكُمُ ٱللَّهُ بِبَدْرِ وَأَنتُمْ أَذِلَّةٌ ۖ فَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ لَعَلَّكُمْ تَشُكُرُونَ ﴾ [آل عمران:١٢٣].

وقال تبارك وتعالىٰ: ﴿ مَّا يَفْعَلُ ٱللَّهُ بِعَذَابِكُمْ إِن شَكَرْتُمْ وَءَامَنتُمْ وَكَانَ ٱللَّهُ شَاكِرًا عَلِيمًا ﴾ [النساء: ١٤٧].

وقال تعالىٰ: ﴿ وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكُمْ لَإِن شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ ۖ وَلَبِن كَفَرُّتُمْ إِنَّ عَذَابِى لَشَكِرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ ۖ وَلَبِن كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَابِى لَشَدِيدٌ ﴾ [إبراهيم: ٧].

قال ابن كثير هي: "وقوله: ﴿لَإِن شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ ﴾ أي: لئن شكرتم نعمتي عليكم لأزيدنكم منها ﴿ وَلَبِن كَفَرْتُمْ الْأَزِيدنكم النعم وسترتموها وجحدتموها ﴿ إِنَّ عَذَابِى لَشَدِيدٌ ﴾ وذلك بسلبها عنهم، وعقابه إياهم علىٰ كفرها » [ "تفسير ابن كثير » (٤/ ٤٧٤)].

وقال سبحانه: ﴿ فَكُلُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ حَلَالًا طَيِّبًا وَٱشْكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعَبُدُونَ ﴾ [النحل: ١١٤].

وقال عن سليمان عليه السلام: ﴿ فَتَبَسَّمَ ضَاحِكًا مِّن قَوْلِهَا وَقَالَ رَبِّ أَوْزِغِيَ أَنُ أَعْمَتَكَ اللَّهِ عَن سليمان عليه السلام: ﴿ فَتَبَسَّمَ ضَاحِكًا مِّن قَوْلِهَا وَقَالَ رَبِّ أَوْزِغِيَ أَنْ أَعْمَتَكَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى وَلِدَى وَأَنْ أَعْمَلَ صَلِحًا تَرْضَلُهُ وَأَدْخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عَبَادِكَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾ [النمل: ١٩]. ﴿ رَبِّ أَوْزِغِنَى ﴾ أي: ألهمني ووفقني.

وقال سبحانه عن سليمان عليه السلام أيضًا لما جاءه عرشُ ملكة سبأ: ﴿ فَلَمَّا رَءَاهُ مُسْتَقِرًّا عِندَهُ وَقَالَ هَذَا مِن فَضُلِ رَبِّى لِيَبْلُونِيٓ ءَأَشَكُرُ أَمَّا كُفُرُ وَمَن شَكَرَ فَإِنَّمَا يَشُكُرُ لِنَفْسِةٍ - وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ مَلَكُمُ لَا يَشَكُرُ لَقَلْ فَإِنَّا عَنِيٌّ كُرِيمٌ ﴾ [النمل: ٤٠].

وقال عَنْ: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَعَبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا فَٱبْتَعُواْ عِندَ ٱللَّهِ الْرَزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَٱشْكُرُواْ لَهُ ۚ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [العنكبوت: ١٧].

وقال تعالىٰ: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا لُقُمَنَ ٱلْحِكُمَةَ أَنِ ٱشْكُرُ لِلَّهِ ۚ وَمَن يَشْكُرُ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِةٍ ۗ -وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيُّ حَمِيدٌ ﴾ [لقمان: ١٢]. الْمُكِنَّ الْمُكَانِّ الْمُكَانِّ الْمُكَانِّ الْمُكَانِّ

وقال سبحانه: ﴿ لَقَدْ كَانَ لِسَبَا ِ فِي مَسْكَنِهِمْ ءَايَةً ۖ جَنَّ تَانِ عَن يَمِينِ وَشِمَالِ ۖ كُلُواْ مِن رِّزْقِ رَبِّكُو وَٱشۡكُرُواْ لَهُۥ بَلۡدَةٌ طَيِّبَةٌ وَرَبُّ عَهُورٌ ﴾ [سبأ: ١٥].

وقال عِنْكَ: ﴿ ٱعْمَالُواْ ءَالَ دَاوُرِدَ شُكُراً وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِي ٱلشَّكُورُ ﴾ [سبأ: ١٣].

قال الجزائري هي: «وقوله تعالىٰ: ﴿ أَعْمَلُواْ ءَالَ دَاوُرِدَ شُكُرًا ﴾ أي: اعملوا الصالحات شكرًا لله تعالىٰ علىٰ هذا الإفضال والإنعام، أي: أقيموا الصلاة وآتوا الزكاة وأطيعوا ربكم في أمره ونهيه يكن ذلك منكم شكرًا لله علىٰ نعمه. وقوله تعالىٰ: ﴿ وَقِلِيلٌ مِنْ عِبَادِى ٱلشَّكُورُ ﴾ هذا إخبار بواقع، وصدق الله العظيم، الشاكرون لله علىٰ نعمه قليل، وفي كل زمان ومكان، وذلك لاستيلاء الغفلة علىٰ القلوب من جهة، ولجهل الناس بربهم وإنعامه من جهة أخرىٰ » [ «أيسر التفاسير » (٤/ ٣١٠)].

وقال سبحانه: ﴿ إِن تَكَفُرُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيُّ عَنكُو ۗ وَلَا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ ٱلْكُفُرِ ۗ وَإِن تَشَكُرُواْ يَرْضَهُ لَكُورُ ﴾ [الزمر: ٧].

وقال تعالىٰ: ﴿ قُلْهُو ٱلَّذِي أَنشَأَ أَوْ وَجَعَلَ لَكُو ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَرَ وَٱلْأَفِيدَةَ ۚ قَلِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ ﴾ [الملك: ٢٣].

وعن أنس بن مالك والله قال: قال رسول الله والله الله الله ليرضى عن العبد أن يأكل الأكلة فيحمده عليها، أو يشرب الشربة فيحمده عليها» [رواه مسلم: ٢٧٣٤].

وعن صهيب وعن على الله وعن صهيب الله على الله وعن عجبًا الأمر المؤمن، إن أمره كله خير، وليس ذاك الأحد إلا للمؤمن، إن أصابته سراء شكر، فكان خيرًا له، وإن أصابته ضراء صبر، فكان خيرًا له» [رواه مسلم: ٢٩٩٩].

وعن أبي ذر رضي عن النبي على أنه قال: «يُصبح على كل سُلامى من أحدكم صدقة، فكل تسبيحة صدقة، وكل تحميدة صدقة، وكل تهليلة صدقة، وكل تكبيرة صدقة، وأمر بالمعروف صدقة، ونهي عن المنكر صدقة، ويجزئ من ذلك ركعتان يركعهما من الضحى» [رواه مسلم: ٧٢٠].

«سُلامي» هي العظام والمفاصل. والمعنى: أن كل عظم من عظام ابن آدم يصبح سليمًا عن الآفات، باقيًا على الهيئة التي تتم بها منافعة وأفعاله، فعليه صدقة؛ شكرًا لمن صوَّره ووقاه عما يغيره ويؤذيه. [ينظر: «تحفة الأبرار شرح مصابيح السنة» (١/ ٣٧٧)].

وعن المغيرة بن شعبة وَ قَالَ: قام النبي عَلَيْهُ حتى ورمت قدماه، قالوا: قد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر؟ قال: «أفلا أكون عبدًا شكورًا» [رواه البخاري: ١١٣٠، ومسلم: ٢٨١٩].

وعن ابن عباس وطن النبي والله لما قدم المدينة، وجد اليهود يصومون يوم عاشوراء، فسألهم عنه، فقالوا: هذا يوم عظيم، وهو يوم نجى الله فيه موسى وأغرق آل فرعون، فصام موسى شكرًا لله، فقال والله والله والله والله بموسى منهم فصامه وأمر بصيامه ورواه البخاري: ٣٣٩٧، ومسلم: ١١٣٠].

وقال الحسن البصري هي: «إن الله هي إذا أنعم على قوم سألهم الشكر، فإذا شكروه كان قادرًا على أن يقلب نعمته عليهم شكروه كان قادرًا على أن يزيدهم، فإذا كفروا كان قادرًا على أن يقلب نعمته عليهم عذابًا» [رواه ابن أبي الدنيا في «الشكر»: ٦٠].

وقال ابن السماك على: كتب إليَّ محمد بن الحسن حين ولي القضاء بالرقة: «أما بعد، فلتكن التقوى من بالك على كل حال، وخِفِ الله في كل نعمة عليك؛ لقلَّة الشكر عليها مع المعصية بها، فإن النعمة حجة، وفيها تبعة، فأما الحجة فيها بالمعصية بها، وأما التبعة فيها فقلة الشكر عليها، فعفى الله عنك كلما ضيَّعت مِن شُكر، أو ركبت من ذنب، أو قصَّرت من حق» [رواه ابن أبي الدنيا في «الشكر»: ٨٩].

وعن سفيان هي قوله تعالى: ﴿ سَنَسَتَدُرِجُهُم مِّنْ حَيْثُ لَا يَعُلَمُونَ ﴾ [الأعراف:١٨٢] قال: «نسبغ عليهم النعم، ونمنعهم الشكر» [رواه ابن أبي الدنيا في «الشكر»: ١١٦].

قال ابن القيم هج: «ولما كان سبحانه هو الشكور على الحقيقة، كان أحب خلقه إليه من اتصف بصفة الشكر، كما أن أبغض خلقه إليه من عطلها واتصف بضدها» [عدة الصابرين (ص، ٢٨٢)].

وَهُ الْأَوْعُ اللَّهُ عَالِهُ الْمُعَالِلْ الْمُعَالِلْ الْمُعَالِلًا الْمُعَالِلًا الْمُعَالِكِ الْمُعَالِل

### الثمرات المترتبة على أداء الشكر:

- رضي الله تعالى عن العبد، كما سبق في حديث أنس بن مالك تعلق.
  - أنه السبيل لحفظ النعم، بل هو سبب زيادة النعم.
    - أنه سبب للأمان من عذاب الله.
- شكر الله تعالى سبب لاستكمال إيمان العبد، فلا يكتمل إيمان العبد إلا بشكر الله تعالى، قال المغيرة بن عامر هذ: «الشكر نصف الإيمان، والصبر نصف الإيمان» [رواه ابن أبي الدنيا في «الشكر»: ٥٨].
- كثرة النعم من المنعم سبحانه لا يمكن أن يؤدي الإنسان حقها إلا بالشكر عليها.
  - الإنسان الشكور قريب من الناس حبيب إليهم.
    - الشكر دليل على سمو النفس ووفور العقل.
  - الشكور قرير العين، يحب الخير للآخرين، ولا يحسد من كان في نعمة.

#### الوسائل المعينة على الشكر:

- من أعظم ما يعين على شكر الله استحضار النعم والتفكر فيها؛ قال عمر بن عبد العزيز النعمة شكرها» [رواه هناد بن السري في «الزهد»: ٢/ ٤٠٠].
- أن يعوِّد المرءُ نفسه على النظر إلى كل فضل قلَّ أو كثر أنه تكرم ممن أسداه له، فكما قالوا: من لم يكن لقليل المعروف عنده وقعٌ أوشك ألا يشكر الكثير منه.
- مصاحبة أهل الورع والتقوى ممن يعدُّون النعم علىٰ أنفسهم عدًّا، وترك مصاحبة أهل التسخط؛ فإن من الناس من تجده ساخطًا أبدًا علىٰ ربه، فمثل هذا مصاحبته بلاء.
  - أن يعلم أن تخلُّقه بالشكر يجعله من أهل الشرف والكرم والمروءة.
- أن ينظر إلىٰ كل ما يملك علىٰ أنه محض فضل من الله تعالىٰ، فلا يظن أنَّ خَلْقَ الله له سمعًا وبصرًا شيء مستحق لكل مخلوق؛ فإن الله قادر علىٰ أن يخلق الناس بلا

الأيتان الميتان

سمع ولا بصر، ويكلفهم بما أراد وهم عميان أصماء، فإعطاؤهم مثل هذه الجوارح مجرد تفضل منه سبحانه عليهم.

- أن يدعوَ الله تعالى أن يوفقه للشكر، وأن يجعله من الشاكرين، كما قال سليمان عليه السلام: ﴿ رَبِّ أَوْزِعْنِي آَنُ أَشَكُرَ نِعْمَتَكَ ٱلْتِي آَنُعَمْتَ عَلَى وَعَلَى وَالِدَى ﴾ [النمل: ١٩]، وعن ابن عباس على قال: كان النبي على يدعو: «اللهم اجعلني لك شاكرًا، لك ذاكرًا» [رواه أبو داود: ١٥١].



# ۱۰ الحیاء ﴿﴿

الحياء من شعب الإيمان، ومن أخلاق الإسلام، والواجب على العاقل لزوم الحياء؛ لأنه أصل العقل وبذر الضر، والحياء يدل على العقل كما أن عدمه دال على الجهل؛ ولذلك جاء الشرع حاثًا المؤمنين على لزوم هذا الخلق العظيم، وجعله الله من أظهر أخلاق سيد المرسلين على عن كان أشد حياءً من البكر في خدرها.

وحقيقة الحياء: أنه خُلق يبعث على اجتناب القبيح ويمنع من التقصير في حق صاحب الحق.

والحياء نوعان: حياء من الخالق، إذا همَّ العبد بمعصيته. وحياء من المخلوقين عند إرادة ارتكاب ما يكرهون من القول أو الفعل، فالحياء من المخلوقين كأن يستحيي المرء من الأكل وهو يسير في الطريق، أو أن يلبس ثيابًا لا تناسب سِنَّه أو مَقَامَه، وكاستحيائه أن يجلس ومن هو أكبر منه سنًّا واقفٌ لا يجد ما يجلس عليه.

## الأدلة من الكتاب والسنة على أن الحياء من شعب الإيمان:

عن أبي هريرة والله على قال: قال رسول الله على: «الإيمان بضع وسبعون -أو بضع وستون - شعبة، فأفضلها قول لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق، والحياء شعبة من الإيمان» [رواه البخاري: ٩، ومسلم: ٣٥].

وعن أبي مسعود تَخْفَ قال: قال النبي عَلَيْهُ: «إن مما أدرك الناس من كلام النبوة الأولى: إذا لم تستح فاصنع ما شئت» [رواه البخاري: ٣٤٨٣].

ومعنىٰ قوله: «النبوة الأولىٰ» أن الحياء لم يزل أمره ثابتًا واستعماله واجبًا منذ زمان النبوة الأولىٰ، وأنه ما من نبى إلا وقد ندب إلىٰ الحياء وبُعث عليه، وأنه لم يُنسخ

فيما نُسخ من شرائعهم ولم يُبدَّل فيما بُدِّل منها؛ وذلك أنه أمر قد عُلم صوابه وبان فضله واتفقت العقول على حسنه، وما كان هذا صفته لم يجز عليه النسخ والتبديل، وقوله: «فافعل ما شئت أي: ما تدعوك إليه نفسك من القبيح.

وفيه: تهديد ووعيد لمنزوع الحياء، فإن الحياء يكف صاحبه عن ارتكاب القبائح ودناءة الأخلاق، ويحثه على مكارم الأخلاق ومعاليها [ينظر: «معالم السنن» (٤/ ١٠٩)، و«تطريز رياض الصالحين» (ص: ١٠٤٦)].

وعن عبد الله بن عمر رضى الله عنهما، أن رسول الله على من الإيمان» الأنصار، وهو يعظ أخاه في الحياء، فقال رسول الله على: «دعه فإن الحياء من الإيمان» [رواه البخاري: ٢٤، ومسلم: ٣٦].

قوله: «يعظ أخاه في الحياء» أي: ينهاه عنه ويزجره عن كثرته، كأنه يقول له: إنك تستحيي كثيرًا حتى أضرَّ بك الحياء وأضاع بعض حقوقك، فقال له النبي على: «دعه» أي: اتركه على هذا الخلق السني، ثم زاد في ذلك ترغيبًا ببيان الحكمة بأن الحياء من الإيمان [ينظر: «تحفة الأحوذي» (٧/ ٣٠٣)].

وعن عمران بن حصين فَطَّقَهُ، عن النبي عَلَيْ أنه قال: «الحياء لا يأتي إلا بخير»، وفي رواية: «الحياء كله خير». [رواه مسلم: ٣٧].

وعن أبي سعيد الخدري تَوَقَّقُ قال: «كان النبي عَلَيْهُ أشد حياء من العذراء في خِدرها، فإذا رأى شيئا يكرهه عرفناه في وجهه» [رواه البخاري: ٢١٠٢، ومسلم: ٢٣٢٠].

قال النووي هي: «العذراء: البِكر؛ لأن عذرتها باقية، وهي جلدة البكارة. والخِدر: ستر يُجعل للبكر في جنب البيت. ومعنى عرفنا الكراهة في وجهه أي: لا يتكلم به لحيائه، بل يتغير وجهه، فنفهم نحن كراهته. وفيه: فضيلة الحياء، وهو من شعب الإيمان، وهو خير كله ولا يأتي إلا بخير» [«شرح صحيح مسلم» (١٥/ ٧٧)].

وعن عائشة زوج النبي على قالت: كان رسول الله على مضطجعًا في بيتي، كاشفًا عن فخذيه، أو ساقيه، فاستأذن أبو بكر فأذن له، وهو على تلك الحال، فتحدث، ثم استأذن عمر، فأذن له، وهو كذلك، فتحدث، ثم استأذن عثمان، فجلس رسول الله على وسوّى ثيابه، فدخل فتحدث، فلما خرج قالت عائشة: دخل أبو بكر فلم تهتش له ولم تباله، ثم دخل عمر فلم تهتش له ولم تباله، ثم دخل عثمان فجلست وسويت ثيابك فقال: «ألا أستحى من رجل تستحى منه الملائكة» [رواه مسلم: ٢٤٠١].

قولها: «فلم تهتش له» أي: لم تتحرك لأجله. «لم تباله» أي: لم تكترث به وتحتفل لدخوله.

وفي رواية أخرى قالت عائشة ترقيقاً: يا رسول الله مالي لم أرك فزعت لأبي بكر وعمر ترقيقاً، كما فزعت لعثمان؟ قال رسول الله عليه الله على تلك الحال، أن لا يبلغ إلى في حاجته» [رواه مسلم: ٢٤٠٢].

قولها: «فزعت» أي: اهتممت. «لا يبلغ إلي في حاجته» أي: إن أذنتُ له في تلك الحالة أخاف أن يرجع حياء مني عندما يراني علىٰ تلك الهيئة، ولا يعرض عليَّ حاجته لغلبة أدبه وكثرة حيائه.

وعن علي بن أبي طالب رضي قال: كنت رجلًا مَذَّاء وكنت أستحيي أن أسأل النبي علي لله لله لله فقال: «يغسل ذكره ويتوضأ» [رواه البخاري: ۱۷۸، ومسلم: ۳۰۳].

قوله: «مذاء» أي: كثير المذي، والمذي: ماء أبيض رقيق لزج يخرج عند شهوة، لا بدفق ولا يعقبه فتور، وربما لا يحس بخروجه. قال النووي هذا: «وفيه استحباب حسن العشرة مع الأصهار، وأن الزوج يُستحب له أن لا يذكر ما يتعلق بجماع النساء والاستمتاع بهن بحضرة أبيها وأخيها وابنها وغيرهم من أقاربها، ولهذا قال علي فلا عند فكنت أستحيى أن أسأل رسول الله عليها لمكان ابنته، معناه: أن المذي يكون غالبًا عند

ملاعبة الزوجة وقبلتها ونحو ذلك من أنواع الاستمتاع والله أعلم» [«شرح صحيح مسلم» (٣/ ٢١٤)].

وعن سهل بن سعد على قال: جاءت امرأة ببردة، فقالت: يا رسول الله إني نسجت هذه بيدي أكسوكها، فأخذها النبي على محتاجًا إليها، فخرج إلينا وإنها إزاره، فقال رجل من القوم: يا رسول الله، اكسنيها. فقال: «نعم». فجلس النبي على في المجلس، ثم رجع، فطواها ثم أرسل بها إليه، فقال له القوم: ما أحسنت، سألتها إياه، لقد علمت أنه لا يرد سائلًا. فقال الرجل: والله ما سألته إلا لتكون كفني يوم أموت، قال سهل: فكانت كفنه [رواه البخاري: ٢٠٩٣].

قوله: «ببردة» أي: بثوب. وعدم رده على للسائل كان حياء منه أن يرد سائلًا يسأله شيئًا ولو كان محتاجا إليه.

وعن أبي هريرة رضي قال: قال رسول الله عَلَيْة: «الحياء من الإيمان، والإيمان في الجنة، والبَذَاء من الجفاء، والجفاء في النار» [رواه الترمذي: ٢٠٠٩].

قوله: «الحياء من الإيمان» أي: من شعبه. «والإيمان في الجنة» أي: أهل الإيمان في الجنة. «والبذاء» عكس الحياء والناشئء منه الفحش في القول والسوء في الخُلق. «من الجفاء» وهو عكس البر الصادر منه الوفاء «والجفاء» أي: أهل الجفاء التاركون للوفاء، الثابتون على غلاظة الطبع وقساوة القلب «في النار» إما مدةً إذا كان معهم أصل الإيمان، أو أبدًا إذا كانوا كفارًا [ينظر: «تحفة الأحوذي» (٦/ ١٢٥)].

وعن يعلى بن أمية والله على الله والله وال

قوله: «بالبراز» أي: الفضاء الواسع. «حيي» أي: كثير الحياء. «ستير» أي: من شأنه وإرادته حب الستر والصون.

٣٩٦ (١٤٥٤)

وعن الحسن البصري هي أنه ذكر عثمان بن عفان في وشدة حيائه، فقال: إن كان ليكون في البيت والباب عليه مغلق، فما يضع عنه الثوب ليفيض عليه الماء، يمنعه الحياء أن يقيم صلبه [رواه أحمد: ٥٤٣].

وعن عروة بن الزبير، عن أبيه، أن أبا بكر الصديق وصلى قال وهو يخطب الناس: «يا معشر المسلمين استحيوا من الله ، فوالذي نفسي بيده إني لأظل حين أذهب إلى الغائط في الفضاء مغطيًا رأسي استحياء من ربي ، [رواه أحمد في «الزهد»: ١١٦٨].

وعن عيسى بن عمر بن موسى، أن زيد بن ثابت وَقَعَ خرج يأتي المسجد يصلي، فرأى الناس قد رجعوا، فدخل دارًا قريبا منه فصلى فيها، فقيل له: أتستحي من الناس؟ فقال: "إنه من لم يستح من الله» [رواه أبو داود في "الزهد»: ٢٥٩، وهناد بن السري في "الزهد»: (٢/ ٢٢٩)].

#### الثمرات المترتبة على التخلق بخلق الحياء:

- الحياء دليل على إيمان صاحبه، وفاعله قائم بشعبة من شعب الإيمان.
- أنه من أسباب تقوى الله تعالى، فإن من تخلق به استحيا من الله أن يعصيه، فحفظ سمعه وبصره ولسانه وفرجه عما حرمه الله تعالى عليه.
  - أنه يورث الأدب مع الخلق، والأدب والخشية من الخالق.
- أنه فِعل لأمر يحبه الله تعالى، ومعلوم أن الجزاء من جنس العمل، فمن أتى ما يحبه الله أعطاه الله ما يحب، كما أن من يأتى ما يبغضه الله أصابه بما يكرهه.
  - أنه موصل لصاحبه إلى الجنة، كما سبق في الحديث عن النبي عَلَيْقٍ.
    - أنه من أسباب محبة الله تعالى للعبد.
- أن الحياء لا يأتي لصاحبه إلا بالخير، فهو حائل بينه وبين قبيح الأفعال مما يشينه بين الناس، فإذا لزم المرء الحياء كانت أسباب الخير منه موجودة؛ لأن الحياء هو

الحائل بين المرء وبين المعاصي كلها، فبقوة الحياء يضعف ارتكابه إياها، وبضعف الحياء تقوى مباشرته لها.

- إذا اشتد حياء العبد صان عرضه ودفن مساويه ونشر محاسنه.
  - أن الحياء صفة جميلة من صفات الملائكة.

#### الأسباب والوسائل المعينة على التخلق بالحياء:

- من أعظم ما يعين العبد على التخلق بالحياء صحة الإيمان، فإن الحياء من الإيمان كما سبق.
- أن يربي المسلم نفسه على هذا الخلق العظيم؛ فإن كثيرا من الأخلاق تكتسب بتعويد النفس وتدريبها عليها، كما قيل: إنما الصبر بالتصبر.
- علىٰ الأسرة الدور الأعظم في اكتساب مثل هذه الأخلاق الحميدة، فإن الطفل إذا نشأ علىٰ الحياء، لم ينفك عنه طيلة حياته، فكما قيل: التعليم في الصغر كالنقش علىٰ الحجر.
- مدارسة سيرة النبي عَلَيْ وشمائله، والاقتداء به، فإنه عَلَيْ كان من أعظم الناس حياء.
- الاقتداء بالسلف الصالح فيما كانوا عليه من الحياء من الله تعالى ومن الخلق.



# 🙈 ۱۱. الفيرة 🛸

إن الغيرة من الأمور الجبليَّة التي خلقها الله تعالى في نفوس عباده، فهي أمر فطري، وهذه الغيرة أمر محمود قد حث عليه الشرع إذا ما كانت في محلها، وهو أن يغير الرجل على عرضه وأهل بيته، لكنها قد تصير أمرًا مذموما إذا ما كانت سببًا في كثرة الشكوك والظن الكاذب من صاحبها.

وحقيقة الغيرة: أنها كراهة الإنسان شراكة غيره له فيما هو حق له، فهي خلق يحمل على بذل نفس المحب وماله وعرضه لمحبوبه، حتى يزول ما يكرهه.

فالمسلم الغيور على أهله يمنعهن من التعلق بأجنبي بنظر أو حديث أو غيره. قال البيهقي هي: «قوله تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قُواَ أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِبَارَةُ ﴾ [التحريم: ٦] يدخل في جملة ذلك أن يحمي الرجل امرأته وبنته مخالطة الرجال ومحادثتهم والخلوة بهم » [ «شعب الإيمان » (١٣/ ٢٦٠)].

وإذا لم يحقق الإنسان الغيرة المطلوبة وقع في الدياثة -عيادًا بالله تعالى -، وهي من الذنوب الكبيرة، وهي أن يُقِرَّ الإنسانُ أهلَه علىٰ فعل الفاحشة، يعني: يستحسنه فيهم ويرضىٰ به. فالديوث هو من لا غيرة له علىٰ أهله وحريمه.

## الأدلة من الكتاب والسنة على أن الغيرة من شعب الإيمان:

وعن أبي هريرة رَخِيَّ قال: قال رسول الله عَيَّيَةِ: «إن الله يَعَار، وإن المؤمن يغار، وغيرة الله أن يأتي المؤمن ما حرم عليه» [رواه مسلم: ٢٧٦١].

وعن سعد بن عبادة ولي قال: لو رأيتُ رجلًا مع امرأتي لضربته بالسيف غير مُصْفح عنه، فبلغ ذلك رسول الله علي فقال: «أتعجبون من غيرة سعد، فوالله لأنا أغير

منه، والله أغير مني، من أجل غيرة الله حرم الفواحش، ما ظهر منها وما بطن، ولا شخص أغير من الله الله المنادي: ٧٤١٦، ومسلم: ١٤٩٩].

قوله: «غير مصفح» أي: أنه لن يضربه بصفحة السيف وهو باطنه، وإنما سيضربه بحد سيفه ليقتله.

وغيرة الله تعالى من جنس صفاته التي يختص بها، فهي ليست مماثلة لغيرة المخلوق، بل هي صفة تليق بعظمته، مثل الغضب، والرضا، ونحو ذلك من صفاته التي لا يشاركه الخلق فيها. وغيرته على تكون من إتيان محارمه، ووجه ذلك؛ أن المسلم الذي يطيع هواه أو ينقاد للشيطان ويقع في محارم الله، فكأنه جعل لغير الله فيه نصيبًا، ولما كانت الطاعة خاصة بالله على، ويأبئ أن يشاركه فيها غيره، كان ذلك مبعثًا لأن يستثير العاصي غضب مولاه وغيرته عليه، وما ذلك إلا لأن المولى سبحانه وتعالى لا يرضى لعباده المعصية كما لا يرضى لهم الكفر، ومن ثم تكون من جانب الله تعالى غيرة حقيقية على ما يليق بجلاله وكماله، ومن لوازمها: كراهية وقوع العبد في المعاصي وإشراكه غير الله فيما هو حق المولى وحده، من التزام بأوامره، واجتناب لمعاصيه.

وعن جابر بن عتيك وطاقة ، أن نبي الله والله الله والله والله

قال الشوكاني هجه: «الغيرة في الريبة: نحو أن يغار الرجل على محارمه إذا رأى منهم فعلًا محرمًا؛ فإن الغيرة في ذلك ونحوه مما يحبه الله. والغيرة في غير ريبة: نحو أن يغار الرجل على أمه أن ينكحها زوجها، وكذلك سائر محارمه، فإن هذا مما يبغضه الله تعالىٰ» [«نيل الأوطار» (٧/ ٢٨٧)].

ومن ذلك الغيرة الزائدة من كثرة الشكوك والظن السيء بدون داع وسبب لذلك. وعن عبد الله بن عمر والمنه أن رسول الله والمنه قال: «ثلاثة قد حرم الله عليهم المجنة: مدمن الخمر، والعاق، والديوث الذي يقر في أهله الخبث» [رواه أحمد: ٥٣٧٢].

وما أجمل كلام العلامة ابن القيم هي إذ يقول عن الغيرة: «ومن عقوبات الذنوب: أنها تطفئ من القلب نار الغيرة التي هي لحياته وصلاحه كالحرارة الغريزية لحياة جميع البدن، فالغيرة حرارته وناره التي تُخرج ما فيه من الخبث والصفات المذمومة، كما يُخرج الكير خبث الذهب والفضة والحديد، وأشرف الناس وأعلاهم همة أشدهم غيرة على نفسه وخاصته وعموم الناس، ولهذا كان النبي على أغير الخلق على الأمة، والله سبحانه أشد غيرة منه، كما ثبت في الأحاديث الصحيحة.

فالغيور قد وافق ربه سبحانه في صفة من صفاته، ومن وافق الله في صفة من صفاته قادته تلك الصفة إليه بزمامه، وأدخلته على ربه، وأدنته منه، وقربته من رحمته، وصيرته محبوبًا، فإنه سبحانه رحيم يحب الرحماء، كريم يحب الكرماء، عليم يحب العلماء، جميل يحب أهل الجمال.

وكلما اشتدت ملابسة العبد للذنوب أخرجت من قلبه الغيرة على نفسه وأهله وعموم الناس، وقد تضعف في القلب جدًّا حتى لا يستقبح بعد ذلك القبيح لا من نفسه ولا من غيره، وإذا وصل إلى هذا الحد فقد دخل في باب الهلاك.

وكثير من هؤ لاء لا يقتصر على عدم الاستقباح، بل يحسِّن الفواحش والظلم لغيره ويُزيِّنه له، ويدعوه إليه، ويحثه عليه، ويسعى له في تحصيله، ولهذا كان الديوث أخبث خلق الله، والجنة حرام عليه، وكذلك محلِّل الظلم والبغي لغيره ومزيِّنه له، فانظر ما الذي حملت عليه قلة الغيرة؟!

وهذا يدلك على أن أصل الدين الغيرة، ومن لا غيرة له لا دين له، فالغيرة تحمي القلب فتحمي له الجوارح، فتدفع السوء والفواحش، وعدم الغيرة تميت القلب، فتموت له الجوارح؛ فلا يبقى عندها دفع البتة. ومثل الغيرة في القلب مثل القوة التي تدفع المرض وتقاومه، فإذا ذهبت القوة وجد الداءُ المحلَّ قابلًا، ولم يجد دافعًا، فتمكَّن، فكان الهلاك» [«الجواب الكافي لمن سأل عن الدواء الشافي» (ص: ٢٦) بتصرف واختصار].

#### الثمرات المترتبة على الغيرة:

- الغيرة مجلبة لكل فضيلة، فبها يحمي المرء عرضه، ويصون بها شرفه، ويدفع عن نفسه كل ذلة ومهانة.
- الغيرة دالة على طيب الطوية، وحسن السريرة، فإنَّ مَن لم يتحلَّ بالغيرة صار ديوثًا ولابد، ولا أخبث ممن كان على هذه الصفة.
- أنها سبب لحفظ حدود الله وشعائره، والذود عنها، فمن ماتت الغيرة في قلبه لن تجده يأمر بمعروف أو ينهى عن منكر أبدًا، بل لا تجده يغضب عند انتهاك محارم الله.
- أنها تدل على شرف المتخلِّق بها، فقد سبق ذِكر غيرة سعد، وأن النبي عَلَيْهُ أغير منه، وأن الله تعالى أغير من النبي عَلَيْهُ، وفي هذا إشارة إلى أنَّ مَن كان في غاية العظمة والشرف كان في غاية الغيرة، فكلما ارتفعت المنزلة كانت غيرة صاحبها أعظم وأشد.
- أنها تدل على الإيمان وصحة الدين، فقد سبق أنه على الإيمان وصحة الدين، فقد سبق أنه على الإيمان وصحة عيرة من الدين.
- أن الغيور قد وافق ربه سبحانه في صفة من صفاته، ومن وافق الله في صفة من صفاته كان محبوبًا عنده مقرَّبًا لديه.
- أن بالغيرة يتطهر المجتمع من الرذيلة، فإن المجتمعات ما انحطت إلا حين فقدت غيرتها على أعراضها، والناظر لما وصل إليه الغرب الأوروبي والأمريكي يجد فيهم أصدق دليل على ذلك.
- أنها دليل على حياة القلب، فإن الغيرة هي نار القلب التي تُخرج منه الخبث والصفات المذمومة، كما تنقِّي النارُ الحديدَ من الخبث.
  - أنها سبب موصل إلى رضى الله تعالى ومحبته.

#### الأسباب والوسائل المعينة على التخلق بالغيرة:

- أن يتخذ المسلمُ رسولَه عَلَيْ قدوةً له في كل شيء، فقد كان عَلَيْ من أعظم الناس غيرة.

٤٠٢

- أن يعلم العبد أن الغيرة من صفات الله تعالى، فهو بتحلّيه بها يوافق صفة من صفات الله عنده مقرّبًا لديه.

- أن ينظر المسلم في أخلاق الصحابة والسلف الصالح وسيرتهم، فإنهم كانوا من أشد الناس غيرة وحماية لأعراضهم، ويقتدي بهم في ذلك.
- أن يربي الآباء والأمهات أبناءهم على الغيرة، وحب العفاف، والشرف، ورفعة النفس.
- الحذر من التخلق بأخلاق غير المسلمين، فإنهم من أقل الناس غيرة على أنفسهم ونسائهم، فمنهم من يبادل زوجته مع غيره، ومنهم مَن تَدخل ابنتُه وصديقُها إلىٰ غرفتها وهو يشاهد ذلك، فعلىٰ المسلم أن يهجر كل أخلاقهم حتىٰ لا تموت الغيرة في قلبه.
- ترك مشاهدة الأفلام الخليعة والمسلسلات الهابطة وكل ما فيه دياثة، حتى لا تألف النفس هذه الأمور، فتذهب الغيرة من القلب.
  - البعد عن الذنوب والتوبة منها، فإن الذنوب عمومًا تطفئ الغيرة في القلب.
- عدم تناول شيء من الأطعمة أو المواد التي تُذهب الغيرة من القلب، كأكل لحم الخنزير وشرب الخمر وتعاطى المخدرات.



# 🗯 ۱۲. مراعاة حق الزوج 🔌

إن مراعاة المرأة لحق زوجها من أهم شعب الإيمان، ومن أعظم الواجبات في الإسلام، وإن حق الزوج على زوجته من أعظم الحقوق التي أوجبها الله تعالىٰ علىٰ الإسلام، وإن حق الزوج على زوجته من حقها عليه؛ لقول الله تعالىٰ: ﴿ وَلَهُنَّ مِثَلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ اللهِ عَلَيْهِنَّ مِثَلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ وَلَهُنَّ مِثُلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ وَلَهُنَّ مِثُلُ اللهِ عَلَيْهِنَّ وَرَجَةٌ وَاللهِ وَلَهُ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٢٨]، وليس علىٰ المرأة بعد حق الله ورسوله أوجب من حق الزوج.

ويمكن تعريف حق الزوج على زوجته: بأنه كل ما أوجبه عليها الشرع تجاه زوجها من واجبات اقتضاها عقد النكاح، نحو: حقه عليها بأن تطيعه في غير معصية الله، وحقه في الاستمتاع بها، وحقه في عدم خروجها من بيته إلا بإذنه، وألا تصوم غير الفريضة إلا بإذنه، وكذا خدمته والقيام على شؤونه، وألا تأذن لمن يكره في دخول بيته، وحق العدة بعد الطلاق، وغير ذلك من الحقوق.

## الأدلة على أن مراعاة المرأة لحق زوجها من أهم شعب الإيمان:

قال تعالى: ﴿ ٱلرِّجَالُ قَوَّمُونَ عَلَى ٱلِنِّسَآءِ بِمَا فَضَّلَ ٱللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ وَبِمَا أَنفَ قُواْ مِن أَمْوَلِهِمْ فَالصَّلِحَتُ قَائِبَاتُ حَلِفَظَتُ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ ٱللَّهُ وَٱلَّتِي تَخَافُونَ مِن أَمْوَلِهِمْ فَالصَّلِحَتُ قَائِبَاتُ حَلِفَظَتُ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ ٱللَّهُ وَٱلَّتِي تَخَافُونَ فَوْنَ أَمْوَالِهِمْ فَالصَّلِحِعُ وَالْمَرِيُوهُنَ فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلاَ تَبْغُواْ فَيُونَ مَن فَعِظُوهُمْ فَي وَلَهُمُ وَهُنَ فِي ٱلْمَضَاجِعِ وَالْمَرِيُوهُنَ فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلاَ تَبْغُواْ عَلَيْهِ فَي مَا عَلِيًا كَبِيرًا ﴾ [النساء: ٣٤].

قال ابن عباس في : «يعني: أمراء عليها، أي: تطيعه فيما أمرها الله به من طاعته، وطاعتُه أن تكون محسنة إلى أهله حافظة لماله، وفضله عليها بنفقته وسعيه» [«تفسير الطبري» (٦/ ٦٨٧)].

وقال السعدي هي: «يخبر تعالىٰ أن الرِّجَال ﴿ قَوَّمُونَ عَلَى ٱلنِّسَاءِ ﴾ أي: قوامون عليهن بإلزامهن بحقوق الله تعالىٰ، من المحافظة علىٰ فرائضه وكفِّهن عن المفاسد،

والرجال عليهم أن يُلزموهن بذلك، وقوامون عليهن أيضًا بالإنفاق عليهن، والكسوة والمسكن، ثم ذكر السبب الموجب لقيام الرجال على النساء فقال: ﴿ يِمَا فَضَّلَ اللهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِهُمْ عَلَى بَعْضِهِم الله على النساء من وجوه متعددة: من كون الولايات وإفضالهم عليهن، فتفضيل الرجال على النساء من وجوه متعددة: من كون الولايات مختصة بالرجال، والنبوة، والرسالة، واختصاصهم بكثير من العبادات كالجهاد والأعياد والجُمع، وبما خصهم الله به من العقل والرزانة والصبر والجَلَد الذي ليس للنساء مثله، وكذلك خصهم بالنفقات على الزوجات، بل وكثير من النفقات يختص للنساء مثله، وكذلك خصهم بالنفقات على الزوجات، بل وكثير من النفقات يختص بها الرجال ويتميزون عن النساء.

فعُلم من هذا كله أن الرجل كالوالي والسيد لامرأته، وهي عنده أسيرة خادمة، فوظيفته أن يقوم بما استرعاه الله به. ووظيفتها: القيام بطاعة ربها، وطاعة زوجها، فلهذا قال: ﴿فَالصَّلِحَاتُ قَنِتَتَ ﴾ أي: مطيعات لله تعالىٰ ﴿حَفِظَاتُ لِلْغَيْبِ﴾ أي: مطيعات لأزواجهن حتىٰ في الغيب تحفظ زوجها في نفسها وماله، وذلك بحفظ الله لهن وتوفيقه لهن، لا من أنفسهن، فإن النفس أمارة بالسوء، ولكن من توكل علىٰ الله كفاه ما أهمه من أمر دينه ودنياه.

ثم قال: ﴿ وَٱلَّتِي تَخَافُونَ نُشُوزَهُرَ ﴾ أي: ارتفاعهن عن طاعة أزواجهن بأن تعصيه بالقول أو الفعل فإنه يؤدبها بالأسهل فالأسهل، ﴿ فَعِظُوهُ تَ ﴾ أي: ببيان حكم الله في طاعة الزوج ومعصيته، والترغيب في الطاعة، والترهيب من معصيته، فإن انتهت فذلك المطلوب، وإلا فيهجرها الزوج في المضجع بأن لا يضاجعها ولا يجامعها بمقدار ما يحصل به المقصود، وإلا ضربها ضربًا غير مبرح، فإن حصل المقصود بواحد من هذه الأمور وأطعنكم ﴿ فَلَا تَبْغُواْ عَلَيْهِنَ سَبِيلًا ﴾ أي: فقد حصل لكم ما تحبون فاتركوا معاتبتها على الأمور الماضية، والتنقيب عن العيوب التي يضر ذكرها ويحدث بسببه الشر» [«تفسير السعدي» (ص: ١٧٧) باختصار].

فبات غضبان عليها، لعنتها الملائكة حتى تصبح " [رواه البخاري: ٣٢٣٧، ومسلم: ١٤٣٦].

"إلىٰ فراشه" أي: ليجامعها. "فأبت" أي: امتنعت عن إجابته. "لعنتها" دعت الله تعالىٰ أن يطردها من رحمته، ويبعدها من جنته، أو يعاقبها عقوبة شديدة.

قال النووي هذا دليل على تحريم امتناعها من فراشه لغير عذر شرعي، وليس الحيض بعذر في الامتناع؛ لأن له حقًا في الاستمتاع بها فوق الإزار. ومعنى الحديث: أن اللعنة تستمر عليها حتى تزول المعصية بطلوع الفجر والاستغناء عنها، أو بتوبتها ورجوعها إلى الفراش» [«شرح مسلم» (١٠/ ٧)].

وعن أبي هريرة رَضِّ ، أن رسول الله عَلَيْهِ قال: «لا يحل للمرأة أن تصوم وزوجها شاهد إلا بإذنه، ولا تأذن في بيته إلا بإذنه، وما أنفقت من نفقة عن غير أمره فإنه يؤدَّى إليه شطره» [رواه البخاري: ٥١٩٥، ومسلم: ٢٠٢٦].

«لا يحل للمرأة أن تصوم» أي: صيام تطوع. «وزوجها شاهد» أي: حاضر، يعني: مقيم في البلد؛ لأنه ربما احتاج إلى أن يستمتع بها. «ولا تأذن في بيته إلا بإذنه» أي: لا تسمح بالدخول إلى مسكنه لأحد يكرهه، وتعلم عدم رضاه بدخوله، امرأة كانت أم رجلًا يجوز له الدخول عليها، وأما الرجل الذي لا يجوز الدخول عليها فلا تسمح له بالدخول حتى ولو كان زوجها يرضى بذلك. «وما أنفقت من نفقة عن غير أمره فإنه يؤدّى إليه شطره» أي: فلزوجها نصف الأجر.

وعن سليمان بن عمرو بن الأحوص قال: حدثني أبي أنه شهد حجة الوداع مع رسول الله على فحمد الله، وأثنى عليه، وذكّر، ووعظ، فقال: «ألا واستوصوا بالنساء خيرًا، فإنما هن عوان عندكم، ليس تملكون منهن شيئًا غير ذلك، إلا أن يأتين بفاحشة مبينة، فإن فعلن فاهجروهن في المضاجع، واضربوهن ضربًا غير مبرّح، فإن أطعنكم فلا تبغوا عليهن سبيلًا، ألا إن لكم على نسائكم حقًّا، ولنسائكم عليكم حقًّا، فأما حقكم على نسائكم فلا يوطئن فرشكم مَن تكرهون، ولا يأذنَّ في بيوتكم لمن تكرهون، ألا وحقهن عليكم أن تحسنوا إليهن في كسوتهن وطعامهن» [رواه الترمذي: ١١٦٣].

"عوان عندكم" أي: أسرى في أيديكم. "إلا أن يأتين بفاحشة مبينة" كالنشوز وسوء العشرة وشراسة الخلق. "مبرح" أي: شاق شديد. "فلا يوطئن فرشكم من تكرهون" أي: لا يأذن لأحد تكرهونه في دخول بيوتكم والجلوس في منازلكم، سواء كان المأذون له رجلا أجنبيًّا أو امرأة أو أحد من محارم الزوجة، فالنهي يتناول جميع ذلك، فلا يحل لها أن تأذن لرجل ولا امرأة لا محرم ولا غيره في دخول منزل الزوج، إلا مَن علمت أو ظنت أن الزوج لا يكرهه.

وعن أبي هريرة وَ النبي عَلَيْهِ قال: «لو كنت آمرًا أحدًا أن يسجد لأحد لأمرت المرأة أن تسجد لزوجها» [رواه الترمذي: ١١٥٩].

وعن عبد الرحمن بن عوف وطف قال: قال رسول الله على: "إذا صلت المرأة خمسها، وصامت شهرها، وحفظت فرجها، وأطاعت زوجها، قيل لها: ادخلي الجنة من أي أبواب الجنة شئت». [رواه أحمد: ١٦٦١].

«خمسها» أي: الصلوات الخمس. «شهرها» أي: شهر رمضان.

وعن عبد الله بن مسعود وعائشة وطائشة المهما قالا: «من حق الزوج على المرأة: أن تلزم فراشه، وتجتنب سخطه، وتتبع مرضاته، وتوفّر كسبه، ولا تعصي له أمرًا، وتحفظه في نفسها، ولا تخونه في فرجها، وإذا فعلت ذلك فدخل زوجها الجنة كانت زوجته في الجنة» [«أدب النساء» لعبد الملك بن حبيب (ص٢٦١)].

#### الثمرات المترتبة على قيام الزوجة بحقوق زوجها:

يترتب على قيام الزوجة بحقوق زوجها من جميل الآثار في الدنيا والآخرة ما لا يحصى، ونذكر من ذلك:

- طاعة الزوج والقيام بحقوقه من أسباب رضي الله تعالىٰ عن الزوجة.
  - أنه من أكبر أسباب دخول الجنة.
- أنه يجنِّب الزوجةَ التعرضَ للعن من يُرجى استجابة دعائهم، وهم الملائكة الكرام.

- أنه سبب من أهم أسباب استمرار الحياة الزوجية بين المرأة وزجها، وهي الحياة التي يسعىٰ الشيطان بكل طريق حتىٰ يفسدها، كما في الحديث الذي رواه جابر بن عبد الله على الشاء الله على الله على الماء، ثم يبعث سراياه، فأدناهم منه منزلة أعظمهم فتنة، يجيء أحدهم فيقول: فعلت كذا وكذا، فيقول: ما صنعت شيئًا، ثم يجيء أحدهم فيقول: ما تركته حتىٰ فرقت بينه وبين امرأته، قال: فيدنيه منه ويقول: نعم أنت» [رواه مسلم: ٢٨١٣]. وكذا فإن استمرار هذه الحياة هو استمرار لبناء المجتمع، فمعلوم أن فساد الحياة بين الرجل وامرأته يؤدي إلىٰ تقويض بنيان المجتمع كله.

- قيام المرأة بحقوق زوجها وطاعتها له من أكبر أسباب محبة الرجل لامرأته، هذه المحبة التي تجعلها تعيش عمرها كله في سعادة، فإن من أهم ما تبحث عنه المرأة هو حب زوجها لها، ولن تجد أفضل من طاعة زوجها لاكتساب محبته.
- إن البيت الذي بُني على هذه الخصلة، تخرج منه بنات قد تربين على هذا، فيكن طائعات لأزواجهن أيضًا، فالبنت تأخذ من طباع أمها ما لا تأخذه من غيرها.

### الأسباب والوسائل المعينة على قيام المرأة بحق زوجها:

- التحلي بتقوى الله تعالى، والبحث عما يرضيه من الأقوال والأعمال.
- استعانة الزوجة بالله على وذلك بإحسان الصلة به؛ عبادة ودعاء والتزامًا بما شرع، عسى أن يوفقها ويعينها على أداء حق زوجها.
- أن تعرف المرأة أن الله تعالىٰ قد قدَّم حق الزوج علىٰ كل حق عليها لغيره، عدا ما أو جبه الله تعالىٰ عليها من فرائض، فحقُّه مقدم علىٰ أدائها للنوافل كالصيام، وحقُّه مقدم علىٰ حق والديها.
- أن تنظر المرأة في عواقب طاعة الزوج من محبته لها، وبقاء عشرتهما، والمحافظة على بيت الزوجية، وما يترتب على عكس ذلك عند نشوزها عليه وترك طاعته من

- تحول حياتها إلىٰ حياة مليئة بالنزاع، مليئة بالكدر، قد تصل بها إلىٰ الطلاق.
- أن تعلم المرأة المسلمة أن النظام الأسري في الإسلام من ولاية الزوج وحق الطاعة له، ما هو إلا لمصلحة المرأة ومصلحة المجتمع، ودور المرأة مع الرجل دور تكاملي وليس تنافسي.
- التربية السليمة للبنات منذ الصغر على القيام بحقوق الزوج حتى تصبح هذه الخصلة صفة راسخة لهن.
- التوعية الدينية من خلال الحلقات العلمية وغيرها، مما يقام خصيصًا للنساء، وتعريفهن بما عليهن تجاه أزواجهن.
- قيام الأب والأم بعد زواج البنت بدورهم تجاه بناتهم من حضِّهن على طاعة أزواجهن والقيام بحقوقهم، بخلاف ما قد يحصل من البعض من حث البنت على النشوز على الزوج حتى تكون ندًّا له.
- علىٰ الزوج في هذا الأمر دور، وهو معاملته زوجتَه بما يرضي الله على وعدم تكليفها فوق طاقتها، وأداؤه حقوقها أيضًا؛ لئلا يكون تقصيره في ذلك دافعًا لها لترك حقوقه عليها أو التقصير فيها.
- الحذر من وسائل الإعلام التي ما دأبت تحرِّض على الإفساد بين الزوج وزوجته، وتصور الرجل أنه ظالم مستبد، فأفسدت الود، وقطعت علائق المحبة. ثم هي في الجانب الآخر تأتي بالحبيب والصديق والعشيق لتزيِّن العلاقة المحرمة، وتجمل حديثه وتلطف عباراته، وتهون العلاقة بين الرجل الأجنبي والمرأة، فتشعر الزوجة بنقص زوجها وعدم إشباعه لحاجاتها، فتصبح وقد تقلَّب قلبها وكرهت زوجها.
- الحذر من صديقات السوء اللاتي يزين للمرأة النشوز على زوجها وعدم طاعته، أو القيام بحقوقه.

## 🦐 🛚 ٦٣. مراعاة حق الزوجة 🦟

لقد اقتضت حكمة الله تعالى أن يجعل الحياة من ذكر وأنثى، فجعل آدم ذكرًا وخلق منه أنثاه ليسكن إليها، وجعل بينهما رابطة الزواج، وهذه الرابطة تقتضي حقوقًا لكل منهما على الآخر، ولذا فإن مراعاة الرجل لحق زوجته من شعب الإيمان، ومن الواجبات في الإسلام.

وحقوق المرأة على زوجها هي كل ما أوجبه الله لها عليه بموجب عقد الزوجية، كحقها في حسن العشرة والمعاملة، وحقها عليه في الاستمتاع، وكذا أن يعلمها أمور دينها، وحقها في المهر، وحقها في أن ينفق عليها، وأن يعدل بينها وبين غيرها من زوجاته إن كان قد جمع بينها وبين غيرها، وأن يصبر على ما يحصل منها من خطأ في حقه، وغير ذلك من الحقوق التي أوجبها الله تعالىٰ للمرأة علىٰ الرجل.

## الأدلة على أن للمرأة حقوق على زوجها ينبغي عليه مراعاتها:

قال سبحانه: ﴿ وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ ﴾ [البقرة: ٢٢٨]. قال الطبري: «فقوله تعالىٰ: ﴿ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ ﴾ بتفضَّلهم عليهن، وصفحهم لهن عن بعض الواجب لهم عليهن، وهذا هو المعنىٰ الذي قصده ابن عباس بقوله: ما أحب أن أستنظف جميع حقي عليها؛ لأن الله تعالىٰ ذكره يقول: ﴿ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ ﴾ ومعنىٰ الدرجة: الرتبة، والمنزلة، وهذا القول من الله -تعالىٰ ذِكْره - وإن كان ظاهره ظاهر الخبر، فمعناه ندب الرجال إلىٰ الأخذ علىٰ النساء بالفضل ليكون لهم عليهن فضل درجة » [ «تفسير الطبري » (٤/ ١٢٤)].

وقال تعالىٰ: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَحِلُّ لَكُمْ أَن تَرِثُواْ ٱلنِّسَاءَ كَرُهَا ۗ وَلَا تَعْضُلُوهُنَّ لِتَدُهَبُواْ بِبَعْضِ مَا ءَاتَيْتُمُوهُنَّ إِلَّا أَن يَأْتِينَ بِفَحِشَةٍ مُّبَيِّنَةً وَعَاشِرُوهُنَّ بِٱلْمَعُرُوفِ فَانَ أَرَدتُهُ فَانَ مَعْرُوفِ فَانَ أَرَدتُهُ وَاللَّهُ فِيهِ خَيْرًا كَرِهُتُ مُولًا اللَّهُ فِيهِ خَيْرًا كَرِهُتُ مُ وَإِنْ أَرَدتُهُمُ

الْمُنْ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْ

ٱسْتِبْدَالَ زَوْجِ مَّكَانَ زَوْجِ وَءَاتَيْتُمْ إِحْدَاهُنَّ قِنطَارًا فَلَا تَأْخُذُواْ مِنْهُ شَيْعًا أَتَأْخُذُونَهُ, بُهْتَانَا وَإِثْمًا مُّبِينًا ۞ وَكَيْفَ تَأْخُذُونَهُ, وَقَدْ أَفْضَىٰ بَعْضُكُمْ إِلَى بَعْضِ وَأَخَذْنَ مِنكُم مِّيثَقًا غَلِيظًا ﴾ [النساء: ١٩-٢١].

قال السعدي هي قي تفسير هذه الآيات: «كانوا في الجاهلية إذا مات أحدهم عن زوجته، رأى قريبُه -كأخيه وابن عمه ونحوهما- أنه أحق بزوجته من كل أحد، وحماها عن غيره، أحبت أو كرهت، فإن أحبها تزوجها على صداق يحبه دونها، وإن لم يرضها عضلها فلا يزوجها إلا من يختاره هو، وربما امتنع من تزويجها حتى تبذل له شيئًا من ميراث قريبه أو من صداقها.

وكان الرجل أيضا يعضل زوجته التي يكرهها ليذهب ببعض ما آتاها، فنهي الله المؤمنين عن جميع هذه الأحوال إلا حالتين: إذا رضيت واختارت نكاح قريب زوجها الأول، كما هو مفهوم قوله: ﴿كَرُهَا أَ ﴾، وإذا أتين بفاحشة مبينة كالزنا والكلام الفاحش وأذيتها لزوجها، فإنه في هذه الحال يجوز له أن يعضلها، عقوبة لها على فعلها لتفتدي منه إذا كان عضلًا بالعدل.

ثم قال: ﴿وَعَاشِرُوهُنَ بِٱلْمَعُرُوفِ﴾ وهذا يشمل المعاشرة القولية والفعلية، فعلى الزوج أن يعاشر زوجته بالمعروف، من الصحبة الجميلة، وكف الأذى، وبذل الإحسان، وحسن المعاملة، ويدخل في ذلك النفقة والكسوة ونحوهما، فيجب على الزوج لزوجته المعروف من مثله لمثلها في ذلك الزمان والمكان، وهذا يتفاوت بتفاوت الأحوال.

﴿ فَإِن كَرِهِ تُمُوهُنَّ فَعَسَىٰٓ أَن تَكْرَهُواْ شَيْئَا وَيَجْعَلَ ٱللَّهُ فِيهِ خَيْرًا ﴿ أَي: ينبغي لكم -أيها الأزواج- أن تُمسكوا زوجاتكم مع الكراهة لهن، فإن في ذلك خيرًا كثيرًا، من ذلك امتثال أمر الله، وقبول وصيته التي فيها سعادة الدنيا والآخرة.

ومنها أن إجباره نفسَه -مع عدم محبته لها- فيه مجاهدة النفس، والتخلق بالأخلاق الجميلة، وربما تزول الكراهة وتخلفها المحبة، كما هو الواقع في ذلك،

وربما رُزق منها ولدًا صالحًا نفع والديه في الدنيا والآخرة، وهذا كله مع الإمكان في الإمساك وعدم المحذور.

فإن كان لا بد من الفراق، وليس للإمساك محل، فليس الإمساك بلازم، بل متى ﴿ أَرَدَتُ مُ اَسْتِبْدَالَ زَوْجِ مَ صَكَانَ زَوْجِ ﴾ أي: تطليقَ زوجة وتزوجَ أخرى. أي: فلا جناح عليكم في ذلك ولا حرج. ولكن إذا ﴿ وَءَاتَيْتُمْ إِحْدَاهُنَ ﴾ أي: المفارقة أو التي تزوجها ﴿ قِطَارًا ﴾ أي: مالًا كثيرًا ﴿ فَلَا تَأْخُذُواْ مِنْهُ شَيئًا ﴾ بل وفروه لهن ولا تمطلوا بهن.

ثم قال: ﴿ أَتَأْخُذُونَهُ و بُهْتَانَا وَإِنْمًا مُّبِينًا ﴾ فإن هذا لا يحل، ولو تحيَّلتم عليه بأنواع الحيل، فإن إثمه واضح.

وقد بيَّن تعالىٰ حكمة ذلك بقوله: ﴿ وَكَيْفَ تَأْخُذُونَهُ وَقَدُ أَفْضَىٰ بَعْضُكُمْ إِلَىٰ بَعْضُكُمْ إِلَىٰ بَعْضُكُمْ إِلَىٰ بَعْضُكُمْ إِلَىٰ بَعْضُ وَيَتَاقًا غَلِيظًا ﴾ وبيان ذلك: أن الزوجة قبل عقد النكاح محرمة علىٰ الزوج، ولم ترض بحلها له إلا بذلك المهر الذي يدفعه لها، فإذا دخل بها وأفضىٰ إليها وباشرها المباشرة التي كانت حرامًا قبل ذلك، والتي لم ترض ببذلها إلا بذلك العوض، فإنه قد استوفىٰ المعوض فثبت عليه العوض.

فكيف يستوفي المعوض ثم بعد ذلك يرجع على العوض؟ هذا من أعظم الظلم والجور، وكذلك أخذَ الله على الأزواج ميثاقًا غليظًا بالعقد، والقيام بحقوقها» [«تفسير السعدي» (ص: ١٧٢)].

وعن أبي هريرة وَاللَّهُ عن النبي عَلَيْهُ قال: «استوصوا بالنساء خيرًا، فإنهن خُلقن من ضلع، وإن أعوج شيء في الضلع أعلاه، فإن ذهبت تُقيمه كسرته، وإن تركته لم يزل أعوج، فاستوصوا بالنساء خيرًا» [رواه البخاري: ٥١٨٦، ومسلم: ١٤٦٨].

قوله: «استوصوا بالنساء خيرًا» أي: أوصيتكم بهن خيرًا، فاقبلوا وصيتي فيهن. «وإن أعوج شيء في الضلع أعلاه» يعني: أنها خُلقت من أعوج أجزاء الضلع، فلا يتهيأ الانتفاع بها إلا بالصبر على اعوجاجها. «فإن ذهبت تقيمه كسرته» أي: إن أردت منها

أن تترك اعوجاجها أفضى الأمر إلىٰ فراقها وطلاقها.

قال النووي هذا الحديث: ملاطفة النساء، والإحسان إليهن، والصبر على عوج أخلاقهن، واحتمال ضعف عقولهن، وكراهة طلاقهن بلا سبب، وأنه لا يطمع باستقامتها، والله أعلم» [«شرح مسلم» (١٠/ ٥٧)].

وعن أبي هريرة وَ قُلِي قال: قال رسول الله ﷺ: «لا يَفْرُك مؤمن مؤمنة، إن كره منها خُلُقًا رضى منها آخر» [رواه مسلم: ١٤٦٩].

«لا يفرك مؤمن مؤمنة» أي: لا يبغضها؛ لأنه إن وجد فيها خلقًا يكره، وجد فيها خلقًا مرضيًّا، بأن تكون شرسة الخلق، لكنها ديِّنة، أو جميلة، أو عفيفة، أو رفيقة به، أو نحو ذلك [ينظر: «شرح مسلم» للنووي (١٠/ ٥٨)].

وعن سليمان بن عمرو بن الأحوص قال: حدثني أبي أنه شهد حجة الوداع مع رسول الله على فحمد الله، وأثنى عليه، وذكّر، ووعظ، فقال: «ألا واستوصوا بالنساء خيرًا، فإنما هن عوان عندكم، ليس تملكون منهن شيئًا غير ذلك، إلا أن يأتين بفاحشة مبينة، فإن فعلن فاهجروهن في المضاجع، واضربوهن ضربًا غير مبرّح، فإن أطعنكم فلا تبغوا عليهن سبيلًا، ألا إن لكم على نسائكم حقًّا، ولنسائكم عليكم حقًّا، فأما حقكم على نسائكم فلا يوطئن فرشكم مَن تكرهون، ولا يأذنَّ في بيوتكم لمن تكرهون، ألا وحقهن عليكم أن تحسنوا إليهن في كسوتهن وطعامهن» [رواه الترمذي: ١١٦٣].

قوله: «عوان عندكم» أي: أسرى في أيديكم. «إلا أن يأتين بفاحشة مبينة» كالنشوز وسوء العشرة وشراسة الخلق. «مبرح» أي: شاق شديد. «فلا يوطئن فرشكم من تكرهون» أي: لا يأذن لأحد تكرهونه في دخول بيوتكم والجلوس في منازلكم، سواء كان المأذون له رجلا أجنبيًّا أو امرأة أو أحد من محارم الزوجة، فالنهي يتناول جميع ذلك، فلا يحل لها أن تأذن لرجل ولا امرأة لا محرم ولا غيره في دخول منزل الزوج، إلا مَن علمت أو ظنت أن الزوج لا يكرهه.

وعن جابر بن عبد الله رضى الله عنهما قال: قال رسول الله عَلَيْتُهِ: «اتقوا الله في

النساء، فإنكم أخذتموهن بأمانة الله، واستحللتم فروجهن بكلمة الله، ولكم عليهن أن لا يوطئن فرشكم أحدًا تكرهونه، فإن فعلن ذلك فاضربوهن ضربًا غير مبرح، ولهن عليكم رزقهن وكسوتهن بالمعروف». [رواه مسلم: ١٢١٨].

قوله: «اتقوا الله في النساء» أي: في حقهن. «فإنكم أخذتموهن بأمانة الله» أي: تزوجتموهن بعهد الله الذي عاهدكم عليه من الرفق بهن وحسن العشرة. «واستحللتم فروجهن بكلمة الله» أي: بشرعه، أو بأمره وحكمه، وهو قوله تعالىٰ: ﴿فَٱنكِحُواْمَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ ٱلنِّسَاءَ مَتَّىٰ وَثُلَثَ وَرُبُعَ ﴾ [النساء: ٣]، وقيل: بالكلمة التي أمر الله بها لإتمام الزواج وهو الإيجاب والقبول.

وعن أبي هريرة وهم قال: قال رسول الله وهي الله ودينار أنفقته في سبيل الله، ودينار أنفقته في سبيل الله، ودينار أنفقته في رقبة، ودينار تصدقت به على مسكين، ودينار أنفقته على أهلك، أعظمها أجرًا الذي أنفقته على أهلك» [رواه مسلم: ٩٩٥]. «في رقبة» أي: في فك رقبة وإعتاقها.

وعن أبي هريرة وَالله عندي عَلَيْ بالصدقة، فقال رجل: يا رسول الله عندي دينار، قال: «تصدق به على ولدك» قال: دينار، قال: «تصدق به على نفسك» قال: عندي آخر، قال: «تصدق به على عندي آخر، قال: «تصدق به على خادمك» قال: عندي آخر، قال: «تصدق به على خادمك» قال: عندي آخر، قال: «أنت أبصر» [رواه أبو داود: ١٦٩١].

وعن سعد بن أبي وقاص تَعَلَّى، عن النبي عَلَيْهِ أنه قال له: «إنك لست بنافق نفقة تبتغي بها وجه الله، إلا آجرك الله بها حتى اللقمة تجعلها في في امرأتك» [رواه البخاري: ٣٩٣٦، ومسلم: ١٦٢٨]. «في في امرأتك» أي: في فم امرأتك.

وعن أبي هريرة تعلق ، عن النبي علية قال: «من كانت له امر أتان، فمال إلى إحداهما جاء يوم القيامة وشقه مائل» [رواه أبو داود: ٢١٣٣].

وعن عائشة والت: «والله لقد رأيت رسول الله والله يقوم على باب حجري، والحبشة يلعبون بحرابهم في مسجد رسول الله والحبشة يلعبون بحرابهم في مسجد رسول الله والحبشة يلعبون بحرابهم في الحديثة الحديثة الحديثة

السن، الحريصة على اللهو» [رواه البخاري: ٤٥٤، ومسلم: ١٩٩٦].

«فاقدروا قدر الجارية» أي: راعوا فيها أنها تحب اللهو واللعب وتحرص عليه، واقدروا رغبتها علىٰ ذلك إلىٰ أن تنتهى. «الحديثة السن» أي: الشابة الصغيرة.

وعن عائشة وَالله الله على رجلي، وعلى النبي عَلَيْه في سفر قالت: فسابقته، فسبقته على رجلي، فلما حملت اللحم سابقته فسبقني فقال عَلَيْه: «هذه بتلك السبقة» [رواه أبو داود: ٢٥٧٨]. «حملتُ اللحم»: أي: سَمنتُ.

وعن أبي هريرة رضي قال: قال رسول الله على: «أكمل المؤمنين إيمانًا أحسنهم خلقًا، وخيركم خيركم لنسائهم» [رواه الترمذي: ١١٦٢].

### الثمرات المترتبة على أداء الزوج لحقوق زوجته عليه:

- رضىٰ الله على ، وتجنب عقوبته المترتبة علىٰ مخالفة أمره بحسن العشرة والعدل بين الزوجات.
  - أن أفضل المؤمنين عند الله تعالىٰ هو أفضلهم معاملة لزوجته.
  - أن النفقة على الزوجة والأولاد من أعظم النفقات أجرًا عند الله تعالىٰ.
- أن أداء الرجل لحق زوجته من الأسباب الدافعة للزوجة على أداء حق زوجها عليها.
- أنه من أعظم الأسباب الجالبة للسعادة للأسرة؛ فإن في حسن عشرة الرجل لزوجته اجتلاب محبتها له، ولا شك أن هذا أيضًا ينعكس على الأبناء.
- أداء الرجل واجبه تجاه زوجته من أسباب بقاء بنيان الأسرة، و لا يخفي ما ينعكس

من هذا أيضًا على المجتمع، فهذا البنيان الصغير هو نواة البنيان الكبير وهو المجتمع.

- أنه من أسباب راحة المجتمع من كثير من المشاكل التي بات يعاني منها كثير من الأباء والأمهات بسبب ما يحدث بين بناتهن وأزواجهن من مشاكل.

### الأسباب والوسائل المعينة للزوج على أدائه حقوق زوجته:

- الخوف من الله تعالى، قال عَنِي: ﴿ فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلَا تَبْغُواْ عَلَيْهِنَ سَبِيلًا ۗ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيًّا كَبِيرًا ﴾ [النساء: ٣٤].

قال ابن كثير هجن : «وقوله: ﴿ فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلَا تَبْغُواْ عَلَيْهِنَ سَبِيلًا ﴾ أي: فإذا أطاعت المرأة زوجها في جميع ما يريد منها، مما أباحه الله له منها، فلا سبيل له عليها بعد ذلك، وليس له ضربها ولا هجرانها. وقوله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيًّا كَبِيرًا ﴾ تهديد للرجال إذا بغوا على النساء من غير سبب، فإن الله العلي الكبير وليُّهن وهو منتقم ممن ظلمهن وبغي عليهن » [«تفسير ابن كثير» (٢/ ٢٩٥)].

- الاقتداء بالنبي على واتخاذه أسوة حسنة في الأقوال والأفعال، فقد سبق وأن ذكرنا في الأدلة بعضًا من حسن عشرة النبي على لزوجاته، كستره عائشة رضى الله عنها لترئ الحبشة وهم يلعبون، ومسابقته لها، وغير ذلك مما جاء في سنته على الله عنها على المرئ الحبشة وهم يلعبون، ومسابقته لها، وغير ذلك مما جاء في سنته على المرئ الحبشة وهم يلعبون، ومسابقته لها، وغير ذلك مما جاء في سنته المعلى المرئ المرئ
- أن يعلم الزوج أن أداءه حقوقه تجاه زوجته من أعظم الأسباب التي تدفعها إلىٰ أن تؤدى له حقوقه عليها.
- التوعية الدينية السليمة للشباب خصوصًا من كان منهم في سن الزواج بما عليهم من حقوق تجاه زوجاتهم.
- أن يعلم أنه إن أخلص النية لله تعالى، فكل شيء ينفقه على زوجته، وكل معاملة طيبة يعاملها بها، حتى اللقمة يضعها في فمها، له بها أجر عند الله تعالى.
- أن يعلم أنه لن يستطيع أن يقوِّم زوجته كما يريد، فليترك الاشتغال بما لا يستطاع، وليستمتع بها علىٰ عوجها، وليصبر علىٰ ما يلقاه منها؛ فإن له بذلك أجرًا عظيمًا.

# 🗯 ١٤. مراعاة حقوق الأولاد 🛸

جعل الله تعالى الأبناء من زينة الحياة الدنيا، حيث قال تعالى: ﴿ ٱلْمَالُ وَٱلْبَـوُنَ زِينَةُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيَّا ﴾ [الكهف: ٢٦]، لكن هذه النعمة وهذه الزينة إن لم يشكر العبدُ ربه عليها، ويعمل فيها بما أمره تعالى، ربما انقلبت نقمة في حقه وصارت سببًا في شقائه في الدنيا والآخرة، فهؤلاء الأبناء لهم حقوق على والديهم ينبغي مراعاتها، وهذا هو شكر هذه النعمة.

وحقوق الأولاد: هي كل ما يجب على الوالدين تجاه أبنائهم، ويبدأ ذلك بأن يختار له أمًّا صالحة، وأن يسميه اسمًا حسنا لا يُشينه، وأن يدعو الله تعالى له بالصلاح، وأن يحسن تربيته وتنشئته سواء من الناحية المادية والبدنية من إطعام وكسوة، أو كان ذلك من ناحية التربية على التوحيد ثم على الأخلاق السليمة من: الصدق، والأمانة، والتواضع، والحياء، ونحوها، وترك الأخلاق المذمومة من: الكذب، والغدر، والخيانة، والكبر، والغش، ونحوها، وكذا تعليمهم أمور دينهم من طهارة وصلاة وصيام، وترك للفواحش والمحرمات، وكل ما يجب عليهم من حقوق تجاه ربهم وخالقهم، وأيضًا يعلم الوالدُ ولدَه حقوق والديهم وكيفية البربهم، وكذا تعليمهم حسن الخلق مع غيرهم من أقارب وأصدقاء وجيران، وحسن المعاملة مع عموم الناس، وأن يعدل الوالد بين أولاده في المعاملة والعطية. فهذا من حق الولد على والده، فإنه بذلك يضمن له سعادة الدنيا والآخرة.

## الأدلة على أن مراعاة حقوق الأبناء من شعب الإيمان:

قال عن إبراهيم عليه السلام: ﴿ وَٱجْنُبْنِي وَبَنِيَّ أَن نَعْبُدَ ٱلْأَصْنَامَ ﴾ [إبراهيم: ٣٥]. وقال عنه أيضًا: ﴿ رَبِّ ٱجْعَلْنِي مُقِيمَ ٱلصَّلَوْةِ وَمِن ذُرِّيَّتِيٌّ ﴾ [إبراهيم: ٤٠].

هذا دعاء من إبراهيم عليه السلام بأن يجعل الله ذريتَه على التوحيد وأن يجنبهم

الشرك، وأن يجعلهم من المقيمين للصلاة.

وقال سبحانه: ﴿ وَلَا تَقَتُلُواْ أَوْلَدَكُمْ خَشْيَةَ إِمْلَقِ ۚ خَنْ نَرَزُقُهُمْ وَإِيَّاكُمْ ۚ إِنَّ قَتَلَهُمْ كَانَ خِطْكَا كَيْرًا ﴾ [الإسراء: ٣١]. ﴿ إِمْلَقِ ﴾ أي: فقر.

وقال تعالىٰ: ﴿ وَأَمْرَأُهُ لَكَ بِٱلصَّلَوْةِ ﴾ [طه: ١٣٢].

قال السعدي هي: «أي: حُثَّ أهلك على الصلاة، وأزعجهم إليها من فرض ونفل. والأمر بالشيء أمر بجميع ما لا يتم إلا به، فيكون أمرًا بتعليمهم ما يصلح الصلاة ويفسدها ويكملها» [«تفسير السعدي» (ص: ١٧٥)].

وقال تبارك وتعالىٰ: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قُوَاْ أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَتَهِكَةٌ عَلَاظٌ شِدَادٌ لَا يَعْصُونَ ٱللّهَ مَاۤأَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَايُؤُمَرُونَ ﴾ [التحريم:٦].

وقال ابن كثير هي: «أي: مروهم بالمعروف، وانهوهم عن المنكر، ولا تدعوهم هملًا، فتأكلهم الناريوم القيامة» [«تفسير ابن كثير» (٥/ ٢٤٠)].

وقال سبحانه وتعالىٰ: ﴿ وَإِذْ قَالَ لُقَمَنُ لِٱبْنِهِ ۗ وَهُوَ يَعِظُهُۥ يَكُبُنَىٓ لَا تُشْرِكَ بِٱللَّهِ ۖ إِنَّ ٱلِثِّهُ لَا لَظُلُمُ عَظِيمٌ ﴾ [لقمان: ١٣].

ثم قال تعالىٰ: ﴿ يَبُنَى ٓ إِنَّهَا ٓ إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةِ مِّنْ خَرْدَكِ فَتَكُنْ فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي ٱلسَّمَوَتِ أَوْ فِي ٱلسَّمَوَتِ أَوْ فِي ٱلْأَرْضِ يَأْتِ بِهَا ٱللّهَ وَإِنَّهَ لَطِيفٌ خَبِيرٌ ۞ يَبُنَى أَقِهِ ٱلصَّلَوٰةَ وَأَمُرْ بِٱلْمَعُرُوفِ وَٱنْهَ عَنِ ٱلْمُرْتِ ۞ وَلَا تُصَعِرْ خَدَكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَعَيْسِ فِي ٱلْأَرْضِ ٱلْمُنكرِ وَالصَّيْرِ عَلَى مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ۞ وَلَا تُصَعِرْ خَدَكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَعَيْسِ فِي ٱلْأَرْضِ الْمُنكرِ وَالصَّيْرِ عَلَى مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ۞ وَلَا تُصَعِرْ خَدَكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَعَيْسِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَجًا ۚ إِنَّ ٱللّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالِ فَخُورٍ ۞ وَٱقْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَٱغْضُصْ مِن صَوْدِتِكَ ۚ إِنَّ أَنكُوا ٱلْأَصُوتِ لَصَوْتُ ٱلْحَمِيرِ ﴾ [لقمان: ١٦ - ١٩].

قال ابن كثير ﷺ: "يقول تعالىٰ مخبراً عن وصية لقمان لولده، وقد ذكره الله تعالىٰ بأحسن الذكر، فإنه آتاه الحكمة، وهو يوصي ولده الذي هو أشفق الناس عليه وأحبهم إليه، فهو حقيق أن يمنحه أفضل ما يعرف؛ ولهذا أوصاه أولًا بأن يعبد الله وحده ولا يشرك به شيئًا، ثم قال محذرًا له: ﴿إِنَّ ٱلشِّرْكَ لَظُلُمُ عَظِيمٌ ﴾ أي: هو أعظم الظلم...

الْمُنْ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالًا اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَا

﴿ يَبُنَى ٓ إِنَّهَا ٓ إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةِ مِّنْ خَرْدَكِ ﴾ أي: إن المظلمة أو الخطيئة لو كانت مثقال حبة من خردل ﴿ يَأْتِ بِهَا ٱللهُ ﴾ أي: أحضرها الله يوم القيامة حين يضع الموازين القسط، وجازئ عليها إن خيرًا فخير، وإن شرًّا فشر،

ولو كانت تلك الذرة محصَّنة محجَّبة في داخل صخرة صماء، أو غائبة ذاهبة في أرجاء السماوات أو الأرض فإن الله يأتي بها؛ لأنه لا تخفىٰ عليه خافية، ولا يعزب عنه مثقال ذرة في السماوات ولا في الأرض؛ ولهذا قال: ﴿ إِنَّ اللّهَ لَطِيفٌ خَبِيرٌ ﴾ أي: لطيف العلم، فلا تخفىٰ عليه الأشياء وإن دقت ولطفت وتضاءلت ﴿ خَبِيرٌ ﴾ بدبيب النمل في الليل البهيم.

ثم قال: ﴿ يَهُنَى ٓ أَقِمِ ٱلصَّلَاةَ ﴾ أي: بحدودها وفروضها وأوقاتها ﴿ وَأَمُر بِٱلْمَعْرُوفِ وَٱلْمَعْرُ وَلَ اللّهِ مَنِ ٱلْمُنكِرِ ﴾ أي: بحسب طاقتك وجهدك ﴿ وَٱصْبِرَ عَلَىٰ مَاۤ أَصَابَكَ ۗ ﴾ علم أن الآمر بالمعروف والناهي عن المنكر، لا بد أن يناله من الناس أذى فأمره بالصبر. وقوله: ﴿ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴾ أي: إن الصبر علىٰ أذى الناس لمن الأمور المؤكدة التي حث الله تعالىٰ عليها.

وقوله: ﴿ وَلَا تُصَعِّرُ خَدَّكَ لِلنَّاسِ ﴾ يقول: لا تعرض بوجهك عن الناس إذا كلمتهم أو كلموك، احتقارًا منك لهم، واستكبارًا عليهم، ولكن ألن جانبك، وابسط وجهك إليهم. وقوله: ﴿ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَعًا ﴾ أي: متكبرًا جبارًا عنيدًا، لا تفعل ذلك فيبغضك الله؛ ولهذا قال: ﴿ إِنَّ ٱللهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالِ فَخُورٍ ﴾ أي: مختال معجب في نفسه، فخور: أي: على غيره.

وقوله: ﴿ وَٱقْصِدُ فِي مَشْيِكَ ﴾ أي: امش مشيًا مقتصدًا ليس بالبطيء المتثبط، والا بالسريع المفرط، بل عدلًا وسطًا بين بين.

وقوله: ﴿ وَٱغْضُضْ مِن صَوْتِكَ ﴾ أي: لا تبالغ في الكلام، ولا ترفع صوتك فيما لا فائدة فيه؛ ولهذا قال تعالى: ﴿ إِنَّ أَنكُرُ ٱلْأَصُواتِ لَصَوْتُ ٱلْخَمِيرِ ﴾ أي: إن أقبح الأصوات

لصوت الحمير، أي: غاية من رفع صوته أنه يشبه بالحمير في علوه ورفعه، ومع هذا هو بغيض إلى الله تعالى ». [ «تفسير ابن كثير » (٦/ ٣٣٦ وما بعدها) باختصار وتصرف].

وعن عبد الله بن عمر على قال: سمعت رسول الله على يقول: «ألا كلكم راع، وكلكم مسئول عن رعيته، فالأمير الذي على الناس راع، وهو مسئول عن رعيته، والرجل راع على أهل بيته، وهو مسئول عنهم، والمرأة راعية على بيت بعلها وولده، وهي مسئولة عنهم، والعبد راع على مال سيده وهو مسئول عنه، ألا فكلكم راع، وكلكم مسئول عن رعيته» [رواه البخاري: ٨٩٣، ومسلم: ١٨٢٩]. «بعلها» أي: زوجها.

وعن النعمان بن بشير على قال: أعطاني أبي عطية، فقالت عمرة بنت رواحة —يعني: أم بشير—: لا أرضى حتى تُشهد رسول الله على فأتى رسول الله على فقال: إني أعطيت ابني من عمرة بنت رواحة عطية، فأمرتني أن أُشهدك يا رسول الله، قال: «أعطيت سائر ولدك مثل هذا؟»، قال: لا، قال: «فاتقوا الله واعدلوا بين أولادكم» [رواه البخاري: ٢٥٨٧، ومسلم: ١٦٢٣].

في هذا الحديث: مشروعية أمر الأولاد، ذكورًا كانوا أو إناثًا بالصلاة إذا بلغوا سبع سنين، وهو سن التمييز، وتأديبهم عليها إذا بلغوا عشر سنين، والتفريق بينهم في المضاجع حينئذ؛ لأنها تنتشر فيها الشهوة. [ينظر: «تطريز رياض الصالحين» (ص: ٢١٥)].

يقول الإمام ابن أبي زيد القيرواني هج تعالى: «وقد جاء أن يؤمروا بالصلاة لسبع سنين، ويضربوا عليها لعشر، ويفرق بينهم في المضاجع، فكذلك ينبغي أن يعلموا ما فرض الله على العباد من قول وعمل قبل بلوغهم ليأتي عليهم البلوغ وقد تمكن ذلك من قلوبهم، وسكنت إليه أنفسهم، وأنست بما يعملون به من ذلك جوارحهم».

وَيُهُوْعُهُمُ اللَّهُ مِنْ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ

[«مقدمة أبي زيد القيرواني» (ص:٥)].

وعن أبي هريرة والله على قال: قال رسول الله و الله

عن عائشة زوج النبي علي قالت: جاءتني امرأة معها ابنتان تسألني، فلم تجدعندي غير تمرة واحدة، فأعطيتها، فقسمتها بين ابنتيها، ثم قامت فخرجت، فدخل النبي علي فحد تُثتُه، فقال: «من يلي من هذه البنات شيئًا، فأحسن إليهن، كن له سترًا من النار» [رواه البخاري: ٩٩٥، ومسلم: ٢٦٢٩]. «يلي» من الولاية، وهي القيام بالشؤون والعناية.

وعن عثمان الحاطبي قال: سمعت ابن عمر فلي يقول لرجل: «أدِّب ابنك، فإنك مسئول عن برِّك وطواعيته لك» فإنك مسئول عن برِّك وطواعيته لك» [«شعب الإيمان» (١١/ ١٣٥)].

### الثمرات المترتبة على مراعاة الآباء لحقوق الأبناء:

إن مراعاة الآباء لحقوق الأبناء لها آثار عظيمة على الفرد والجماعة منها:

- أنها طاعة لله تعالى، وتنفيذُ لما أمر به تجاه الرعية التي استرعىٰ الله الوالدين عليها، من حفظها ورعايتها والنصح لها.
- أنها من شكر نعمة الله على العبد؛ فإن الولد هبة من الله تعالى لوالديه، كما قال تعالى: ﴿ يَهَبُ لِمَن يَشَاءُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللّهُ وَالَّالِمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالّ
- أن الإنفاق على الأهل والأولاد من أعظم النفقات عند الله تعالى وأعلاها منزلة.
- أن قيام الوالدين علىٰ شئون أولادهم وحسن تربيتهم ومعاملتهم -لاسيما

البنات- ستر للوالدين من النار.

- أن تربية الأولاد من أسباب صلاح المجتمع، فمتى قام الآباء والأمهات بواجبهم تجاه أولادهم، نشأ الأولاد صالحين، فصلح المجتمع كله.
- أنها ضمان السعادة في الدنيا؛ فالأبناء الذين رُبّوا التربية السليمة، وعُلِّموا من دينهم ما ينبغي؛ فإنهم يكونون بارين بآبائهم، وهذا من أكبر نعم الدنيا على المرء أن يكون له أبناء يبرونه، خصوصًا عند كبره وضعفه.
- أنها من أسباب السعادة في الآخرة ورفعة المنزلة في الجنة؛ فالولد من كسب أبيه؛ فمتىٰ كان صالحًا كان في ميزان حسناته، بل وكان في دعائه لهما من أسباب رفعتهما في الآخرة، ومتىٰ أهمله والداه حتىٰ صار فاسدًا كان عليهما من وزره يوم القيامة، فعن أبي هريرة على أن رسول الله على قال: «إذا مات الإنسان انقطع عنه عمله إلا من ثلاثة: إلا من صدقة جارية، أو علم ينتفع به، أو ولد صالح يدعو له» [رواه مسلم: ١٦٣١].

### الأسباب والوسائل المعينة على قيام الآباء برعاية حقوق أبنائهم:

- أن يعرف الوالدان أن هذا طاعة لله تعالى، فيستحضران في ذلك نية التعبد لله وطاعة أمره، ولا يكون الدافع لذلك حبهما لأبنائهما فقط؛ حتى يعينهما الله على ذلك الأمر.
- الاستعانة بالله تعالى، فإن العبد إذا توجه إلى مولاه جل في علاه أن يعينه على تربية أولاده والقيام بحقوقهم، هان عليه كل ما صعب عليه، وتيسر له كل عسير.
- مطالعة كتاب الله تعالى وسنة رسوله على وتدبرهما؛ فإن كثيرًا من نصوصهما تحض على تربية الأولاد والقيام بحقوقهم.
- أن يستحضر المرء ما يعود عليه من وجود أبناء صالحين حوله، وما سيؤول إليه حاله حين يكون أبناؤه من أهل الفساد، من عقوقه وتكدير الحياة عليه.
- التوعية الدينية السليمة للآباء عن كيفية تربية أبنائهم وتنشأتهم النشأة الصحيحة.

- الدعاء، وهو من أعظم الأسباب المعينة على تربية الأولاد وإصلاحهم والقيام بحقوقهم، قال تعالى: ﴿ حَتَّى إِذَا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَبَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً قَالَ رَبِّ أَوْزِعْنِيَ أَنْ أَشْكُر بِحقوقهم، قال تعالى: ﴿ حَتَّى إِذَا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَبَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً قَالَ رَبِّ أَوْزِعْنِيَ أَنْ أَشْكُر نِعْمَتَكَ ٱلْتِيَ أَنْعَمْتَ عَلَى وَلِدَى وَلِدَى وَأَنْ أَعْمَلَ صَلِيحًا تَرْضَلهُ وَأَصْلِحْ لِي فِي ذُرِيَّتِي اللَّهُ تُلُولُكَ وَإِلَى وَلِيكَ وَإِلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

- الأب هو القدوة الأول والموجه الأول لأولاده؛ فعليه أن يراقب أفعاله وأقواله فإن الولد بتخذه قدوة له.



# 🗯 ١٥. مراعاة حق اليتيم 🗽

حثت الشريعة الإسلامية على محاسن الأخلاق وجميل الأفعال، ومما حثت عليه من ذلك حقوق اليتيم التي تجب له على أفراد المسلمين، والتي لا تكاد تجد مثلها في أي تشريع آخر من تشريعات البشر، مهما ادَّعوا من تقدم وإنسانية، فقد جعلت الشريعة الغراء مراعاة حقّ اليتيم من أفضل القربات إلى الله تعالى، وشعبة من أهم شعب الإيمان، ووعدت على ذلك بجزيل الثواب.

واليتيم هو الصبي الذي لم يبلغ الحلم، وقد فقد أبوه، فلا يدخل فيه من فقد أمه، ولا من فقد أباه بعد بلوغه.

والمقصود بمراعاة حق اليتيم: هو مواساته بكل ما يمكن من قول أو فعل، سواء كان ماديًّا ككفالته بالمال والرعاية، أو معنويًّا كإدخال السرور عليه وإلانة الجانب له.

ومن أهم هذه الحقوق التي ذكرناها لليتيم هو حقه في الكفالة، وكفالة اليتيم هي: القيام بأمره ورعاية مصالحه، وتربيته وتعليمه ما يحتاجه من أمور دينه، والإحسان إليه، حتىٰ يبلغ مبلغ الرجال إن كان ذكرًا، أو تتزوَّج إن كانت بنتًا.

### الأدلة من الكتاب والسنة على أن مراعاة حق اليتيم من شعب الإيمان:

قال تعالىٰ عن مريم: ﴿ فَتَقَبَّلَهَا رَبُّهَا بِقَبُولٍ حَسَنِ وَأَنْبَتَهَا نَبَاتًا حَسَنًا وَكَفَّلَهَا زَكِرِيَا ﴾ [آل عمران: ٣٧]. أي: جعل زكريا عليه السلام كافلًا لمريم، وذلك لأنها كانت يتيمة [ينظر: «تفسير ابن كثير» (٢/ ٣٥)].

وقال عَنَّ: ﴿ لَيْسَ ٱلْبِرَّ أَن تُولُّواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَكِنَ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِرِ وَٱلْمَلَيْكِةَ وَٱلْكِتَبِ وَٱلنَّبِيِّنَ وَءَاتَى ٱلْمَالَ عَلَى حُبِّهِ عَنُوى ٱلْقُرْيَى وَٱلْيَتَمَى وَٱلْمَسَاكِينَ ﴾ [البقرة: ١٧٧].

وقوله: ﴿ وَءَاتَى ٱلْمَالَ عَلَىٰ حُبِّهِ ﴾ أي: أخرجه، وهو محب له راغب فيه، للأقارب

الْكِيْنَ الْكِيْنِ الْكِيْنَ الْكِيْنِ الْكِيْنِ الْكِيْنَ الْكِيْنَ الْكِيْنَ الْكِيْنِ الْكِيْنِي الْمُعِيْنِ الْكِيْنِ الْمُعْلِي الْكِيْلِيْلِي الْلْمِيْنِ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِيْلِي الْمُعْلِي الْمُلْعِيلِيْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْكِيْلِيْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِيْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْ

واليتامي والمساكين.

وقال تبارك اسمه: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَقَ بَنِيَ إِسْرَاءِيلَ لَا تَعْبُدُونَ إِلَّا ٱللَّهَ وَبِٱلْوَلِدَيْنِ إِحْسَانَا وَذِي ٱلْقُـرُنِي وَٱلْيَتَامَىٰ وَٱلْمَسَاكِينِ ﴾ [البقرة: ٨٣].

وقال ﷺ: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَلَ ٱلْيَتَكَمَى ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِى بُطُونِهِمْ نَارًأً وَسَيَصْلَوْنَ سَعِيرًا﴾ [النساء: ١٠].

وقال سبحانه: ﴿ وَإِذَا حَضَرَ ٱلْقِسْمَةَ أُوْلُواْ ٱلْقُـرْبَىٰ وَٱلْيَتَـٰمَىٰ وَٱلْمَسَـٰحِينُ فَٱرْزُقُوهُم مِّنْهُ وَقُولُواْ لَهُمْ قَوْلَا مَّعْرُوفَا﴾ [النساء: ٨].

قال السعدي هي: «وهذا من أحكام الله الحسنة الجليلة الجابرة للقلوب فقال: ﴿ وَإِذَا حَضَرَ ٱلْقِسْمَةَ ﴾ أي: قسمة المواريث ﴿ أُولُواْ ٱلْقُرْبَى ﴾ أي: الأقارب غير الوارثين ﴿ وَٱلْيَتَكُمَىٰ وَٱلْمَسَكِينِ ﴾ أي: المستحقون من الفقراء ﴿ فَٱرْزُقُوهُم مِّنَهُ ﴾ أي: أعطوهم ما تيسر من هذا المال الذي جاءكم بغير كد ولا تعب، فإن نفوسهم متشوفة إليه، وقلوبهم متطلعة، فاجبروا خواطرهم بما لا يضركم وهو نافعهم.

فإن لم يمكن الإعطاء -لكونه حق سفهاء أو هناك أهم من ذلك- فليقولوا لهم ﴿ قَوْلًا مَّعُرُوفَا ﴾ يردوهم ردًّا جميلًا بقول حسن غير فاحش ولا قبيح » [ «تفسير السعدي » (ص: ١٦٥) باختصار].

وقال سبحانه: ﴿ كَالَّا بَل لَّا تُكْرِّمُونَ ٱلْيَتِيمَ ﴾ [الفجر: ١٧].

قال السعدي هجه: «لام الله تعالى الناس على عدم اهتمامهم بأحوال الخلق المحتاجين، فقال: ﴿ كَلَّ بَل لَا تُكْرِمُونَ ٱلْمَتِيمَ ﴾ الذي فقد أباه وكاسبه، واحتاج إلى جبر خاطره والإحسان إليه، فأنتم لا تكرمونه بل تهينونه، وهذا يدل على عدم الرحمة في قلوبكم، وعدم الرغبة في الخير» [«تفسير السعدي» (ص: ٩٢٤) بتصرف يسير].

و قال عَنَّ : ﴿ وَيُطْعِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ عِمْسِكِنَا وَيَتِيمَا وَأَسِيرًا ۞ إِنَّمَا نُطْعِمُ لُو لِوَجِهِ ٱللَّهِ لَا نُرِيدُ مِنكُورَ جَزَاءَ وَلَاشُكُورًا ۞ إِنَّا نَخَافُ مِن رَّبِنَا يَوْمًا عَبُوسًا فَمُطَرِيرًا ۞ فَوَقَاهُمُ ٱللَّهُ شَرَّ ذَالِكَ ٱلْيَوْمِ وَلَقَنَّهُمْ وَنَضَرَةً وَسُرُورًا ۞ وَجَرَهُم بِمَاصَبَرُواْ جَنَّةً وَحَرِيرًا ﴾ [الإنسان: ٨ - ١٢]. وقال تعالىٰ: ﴿ فَلَا ٱقْتَحَمَ ٱلْعَقَبَةَ ۞ وَمَا آذَرَبِكَ مَا ٱلْعَقَبَةُ ۞ فَكُ رَقَبَةٍ ۞ أَوَ إِطْعَمُ فِي يَوْمِ ذِى مَسْغَبَةٍ ۞ يَتِيمَاذَا مَقْرَبَةٍ ۞ أَوْمِسْكِينَا ذَا مَتْرَبَةٍ ۞ ثُمَّ كَانَ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَوَاصَوُاْ بِٱلصَّبْرِ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلْمَرْحَمَةِ ۞ أُوْلِيَهِكَ أَصْحَكِ ٱلْمَيْمَنَةِ ﴾ [البلد: ١١ - ١٨].

قال الجزائري هـ: « ﴿ فَلَا اَقْتَحَمَ ﴾ أي: فهلا تجاوز ﴿ الْعَقَبَةَ ﴾ أي: الطريق الصعب في الجبل، والمراد به النجاة من النار ﴿ فَكُ رَقَبَةٍ ﴾ أي: أعتق عبدًا في سبيل الله تعالىٰ ﴿ فِي يَوْمِ ذِي مَسْغَبَةٍ ﴾ أي: في يوم ذي مجاعة وشدة ﴿ يَتِيمًا ذَا مَقْرَبَةٍ ﴾ أي: أطعم يتيمًا من ذوي قرابته ﴿ أَوْمِسْكِينَا ذَا مَتَرَبَةٍ ﴾ أي: أطعم فقيرًا لاصقًا بالتراب ليس له شيء. ﴿ وَتَوَاصَوُا وَالصَّوا بِالصَّبِرِ ﴾ أي: أوصىٰ بعضهم بعضًا بالصبر علىٰ طاعة الله ﴿ وَتَوَاصَوْا فِالْمَرْحَمَةِ ﴾ أي: أصحاب أوصىٰ بعضهم بعضًا برحمة الفقراء والمساكين ﴿ أُولَتَهِكَ أَصْحَبُ ٱلْمَيْمَنَةِ ﴾ أي: أصحاب اليمين وهم المؤمنون المتقون ﴾ [ «أيسر التفاسير » للجزائري (٥/ ٤٧٤ )].

وقال عَنْ ﴿ فَأَمَّا ٱلْيَتِيمَ فَلَا تَقُهُرُ ﴾ [الضحي: ٩].

قال السعدي هي: «أي: لا تُسِئ معاملة اليتيم، ولا يضق صدرك عليه، ولا تنهره، بل أكرمه، وأعطه ما تيسر، واصنع به كما تحب أن يُصنع بولدك من بعدك» [«تفسير السعدي» (ص: ٩٢٨)].

وقال تبارك اسمه: ﴿ أَرَءَيْتَ ٱلَّذِي يُكَذِّبُ بِٱلدِّينِ ۞ فَلَالِكَ ٱلَّذِي يَدُعُ ٱلْيَتِيمَ ﴾ [الماعون: ٢،١].

قال ابن كثير على: "يقول تعالىٰ: أرأيت -يا محمد- الذي يكذب بالدين؟ وهو: المعاد والجزاء والثواب ﴿ فَلَالِكَ ٱلَّذِى يَدُعُ ۗ ٱلْيَتِيمَ ﴾ أي: هو الذي يقهر اليتيم، ويظلمه حقه، ولا يطعمه، ولا يحسن إليه» ["تفسير ابن كثير» (٨/ ٤٩٣)].

وعن سهل بن سعد وَ قَال: قال: والله والله

وَمُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنَّا اللَّهُ مُنّالًا اللَّهُ مُنَّا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّالِي مُنْ اللَّهُ مُنِلْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ م

وعن زينب امرأة عبد الله بن مسعود الله الله وأيتام في حجرها، فسألت رسول الله على: أيجزئ عني أن أنفق على زوجي وأيتام لي في حجري من الصدقة؟ فقال على: «نعم، لها أجران؛ أجر القرابة، وأجر الصدقة» [رواه البخاري: ١٤٦٦، ومسلم: ١٠٠٠].

وعن أبي سعيد الخدري والمنه أنه حدَّث أن النبي والله جلس ذات يوم على المنبر وجلسنا حوله، فقال: «إن هذا المال خضرة حلوة، فنِعمَ صاحب المسلم ما أعطى منه المسكين واليتيم وابن السبيل» [رواه البخاري: ١٤٦٥].

«خضرة حلوة» شبَّه المال في الرغبة فيه والميل إليه وحرص النفوس عليه بالفاكهة الخضراء الحلوة المستلذَّة. «ما أعطىٰ» أي: إن أعطىٰ.

وعن أبي هريرة وَالله عن النبي عليه قال: «اجتنبوا السبع الموبقات قالوا: يا رسول الله وما هن قال: الشرك بالله، والسحر، وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق، وأكل الربا، وأكل مال اليتيم...» [رواه البخاري: ٢٧٦٦، ومسلم: ٨٩]. «الموبقات» أي: المهلكات.

وعن أبي هريرة وَاللَّهُ عَلَى قال رسول الله عَلَيْ : «اللهم إني أُحرِّج حق الضعيفين: اليتيم، والمرأة» [رواه ابن ماجه: ٣٦٧٨]. «أحرج حق الضعيفين» أي: أضيِّق على الناس في تضييع حقهما، وأشدد عليهم في ذلك، وأحذِّر من ذلك تحذيرًا بليغًا.

### الثمرات المترتبة على مراعاة حقوق اليتيم:

- أنه طاعة لله تعالى، ولا شيء أنفع للعبد من طاعة ربه.
- أنه تشبه بالأنبياء والصالحين، فإن كفالة اليتيم من سماتهم كما أخبر بذلك القرآن عن زكريا عليه السلام.
  - أنه سبب للنجاة من عذاب الله تعالىٰ يوم القيامة ووقاية شريوم القيامة.
    - أنه سبب لحصول النضرة والسرور.
    - الإحسان إلى اليتيم سبب لتفريج ضيق الرزق.

فَيْهُوْعَتْ شَعْدَ الْمُكَانِ

- أنه من أسباب علو الدرجة في الجنة، بل ومرافقة النبي عَلَيْهُ فيها.
- أن فيه مضاعفة الأجور إذا كانت على يتيم قريب، فله أجر الصدقة وأجر الصلة.
  - كفالة اليتيم تزكية للمال وتطهير له، وتجعله نِعْم الصاحب للمسلم.
- أنها تساهم في بناء مجتمع سليم خالٍ من الحقد والكراهية، وتسوده روح المحبة والود.
- مراعاة حقوق الأيتام من أهم عوامل استقامة المجتمع، فإن هؤلاء متى تُركوا بلا رعاية صاروا نواة إجرامية في المجتمع تعمل على إفساده.

#### الوسائل المعينة على القيام بحق اليتيم:

- معرفة أن ذلك مما أمرت به الشريعة، فليس أمرًا عُرفيًّا ولا اجتماعيًّا محضًا يقوم به المرء أو لا يقوم.
- الإخلاصُ وقصدُ اللهِ تعالىٰ بالعبادة، فعندما يتذكر المسلم أنه يقصد بإكرامه للضيف وجه الله وحده؛ يسهل ذلك عليه وينشط للقيام به.
- شعور المسلم بتحمل مسؤولية أفراد مجتمعه المسلم، وأن كل طفل من أطفال المسلمين هم أبناء له، فمن فقد أبوه فإن له في المسلمين من يقوم مقامه.
- استحضار ثواب الله تعالىٰ علىٰ هذا الأمر العظيم، خصوصًا ما ورد في مرافقة النبي علىٰ في الجنة.
- التربية السليمة على الأخلاق الحميدة التي تعمِّق مشاعر الإنسانية السليمة في قلوب المرء، مما يجعله رقيق القلب رحيمًا بكل ضعيف محتاج، بعيدًا عن القسوة والغلظة.
- تيقُّن المسلم أن ما ينفقه من مال على كفالة الأيتام ورعايتهم فإن الله على يعوِّضه خيرًا مما أنفق؛ من رزق واسع وبركة وصحة وعافية، هذا مع ما أعده الله له من الثواب العظيم في الآخرة.

مَنْ الْمُكَانِّ الْمُكَانِّ الْمُكَانِّ الْمُكَانِّ الْمُكَانِّ الْمُكَانِّ

- تعلَّم خلق الإيثار ومجاهدة النفس عليه، مما يجعل المسلم يجود بما في يده لإكرام اليتيم.

- تربية النفس على الشكر، وأن يعلم أن كفالة اليتيم ما هي إلا صورة من صور شكر العبد لمولاه على ما أنعم به عليه.
- أن يضع الإنسان نفسه أو أو لاده محل هذا اليتيم؛ فإن هذا مما يعين على تصور حال اليتيم والحاجة للقيام بحقه.



# 🗯 ۱۱. عيادة المريض 🛸

المرض أحد حالات الضعف التي يمر بها الإنسان، وقد يسبِّب للمريض آثارًا نفسيةً حادةً فضلًا عن الآثار الجسدية، وهذا يستلزم من أقارب المريض وأصدقائه ومعارفه الوقوف معه، وتقديم كافة أنواع الدعم والمساندة له، ولعل أكثر أنواع الدعم هي عيادته (زيارته) وتفقد أحواله والتلطف به؛ حيث تدل هذه الزيارة على رحمة الزائر وخوفه وحرصه على صحة أخيه المريض؛ لذا أمر الشرع بزيارة المريض، وجعلها من حق المسلم على أخيه المسلم، ومن فضائل الأعمال وشعب الإيمان.

### الأدلة من الكتاب والسنة على أن زيارة المريض من شعب الإيمان:

عن البراء بن عازب وطاق قال: أمرنا النبي الله بسبع ونهانا عن سبع: أمرنا بعيادة المريض، واتباع الجنازة... [رواه البخاري: ١٢٣٩، ومسلم: ٢٠٦٦]. «عيادة المريض» أي: زيارته.

وعن أبي هريرة والله على المسلم خمس: رد السلام، وعيادة المريض، واتباع الجنائز، وإجابة الدعوة، وتشميت العاطس» [رواه البخاري: ١٢٤٠، ومسلم: ٢١٦٢].

وعن أبي موسى الأشعري رضي قال: قال رسول الله علي: «أطعموا الجائع، وعودوا المريض، وفكوا العاني» [رواه البخاري: ٥٣٧٣]. «العاني» أي: الأسير.

وعن أبي سعيد الخدري رضي قال: قال رسول الله عليه: «عودوا المريض، وامشوا مع الجنائز تذكركم الآخرة» [رواه أحمد: ١١١٨٠].

وعن ثوبان مولى رسول الله على عن رسول الله على قال: «من عاد مريضًا لم يزل في خُرْفة الجنة». قيل يا رسول الله: وما خُرْفة الجنة؟ قال: «جناها» [رواه مسلم: ٢٥٦٨]. «خُرْفة الجنة» أي: ما يُجتنى ويُقطف من ثمارها، شبه على ما يحوزه عائد المريض

من الثواب بما يحوزه المجتني من الثمار، والمراد أنه بسعيه إليه يستوجب الجنة وما فيها من ثمار وبساتين.

وعن أبي هريرة والله على قال: قال رسول الله على: «من أصبح اليوم منكم صائمًا؟». قال أبو بكر: أنا. قال: «من عاد منكم اليوم مريضا؟». قال أبو بكر: أنا. قال: «من شهد منكم اليوم جنازة؟». قال أبو بكر: أنا. قال: «من أطعم منكم اليوم مسكينًا؟». قال أبو بكر: أنا. قال رسول الله على: «ما اجتمعن في رجل إلا دخل الجنة» [رواه مسلم: ١٠٢٨].

وعن أبي هريرة وَخَفَ قال: قال رسول الله عَلَيْ: «من عاد مريضًا أو زار أخاله في الله نادى منادٍ من السماء: طبت وطاب ممشاك، وتبوّأت من الجنة منزلًا» [رواه الترمذي: ٢٠٠٨]. «طبت» دعاء له بأن يطيب عيشه في الدنيا والأخرة. «وطاب ممشاك» أي: عَظُم ثو ابك. «وتبو أت من الجنة منز لًا» أي: اتخذت منها دارًا تنز له.

وعن علي بن أبي طالب على قال: قال رسول الله على: «ما من مسلم يعود مريضًا إلا خرج معه سبعون ألف ملك كلهم يستغفر له، إن كان مصبحًا حتى يمسي، وكان له خريف في الجنة، وإن كان ممسيًا خرج معه سبعون ألف ملك، كلهم يستغفر له حتى يصبح، وكان له خريف في الجنة» [رواه أحمد: ٩٧٦]. «خريف» أي: بستان.

وكانت عيادة المريض من أخلاق النبي عَلَيْ فعن عثمان بن عفان فَقَ في خطبة له أنه قال: إنا- والله- قد صحبنا رسول الله عَلَيْ في السفر والحضر، فكان يعود مرضانا، ويتبع جنائزنا، ويغزو معنا، ويواسينا بالقليل والكثير [رواه أحمد: ٥٠٤].

وعن جابر بن عبد الله وَ قَالَ: عادني النبي عَلَيْهُ وأبو بكر في بني سلمة ماشيين، فوجدني النبي عَلَيْهُ لا أعقل شيئًا، فدعا بماء فتوضأ منه، ثم رش عليَّ فأفقت [رواه البخاري: ٤٥٧٧، ومسلم: ١٦١٦].

وعن زيد بن أرقم قال: عادني رسول الله عليه من وجع كان بعيني [رواه أبوداود: ٣١٠٦]. ومرض قيس بن سعد بن عبادة والله عليهم من الدين. فقال: أخزى الله مالًا عنهم، فقالوا: إنهم كانوا يستحيون مما لك عليهم من الدين. فقال: أخزى الله مالًا

يمنع الإخوان من الزيارة. ثم أمر مناديًا ينادي: من كان لقيس عليه مال فهو منه في حِل. فما أمسى حتى كُسرت عتبة بابه لكثرة من عاده. [«مدارج السالكين» لابن القيم (٢/ ٢٧٨)].

وعن عون بن عبد الله قال: أتى أمَّ الدرداء رجلٌ فقال: إن بي داء من أعظم الداء، فهل عندك له دواء؟ قالت: «وما ذاك؟». قال: إني أجد قسوة في القلب. فقالت: «أعظم الداء داؤك، عُدِ المرضى، واتبع الجنائز، واطَّلع في القبور، لعل الله أن يلين قلبك». قال: ففعل الرجل، فكأنه أحس من نفسه رقة، فجاء إلى أم الدرداء يشكر لها. [رواه أبو داود في «الزهد»: ٢٠٧].

وقال الأعمش: كنا نقعد في المجلس فإذا فقدنا الرجل ثلاثة أيام سألنا عنه فإن كان مريضًا عدناه [«غذاء الألباب في شرح منظومة الآداب» (٢/ ٨)].

#### ثمرات عيادة المريض:

من خلال النصوص السابقة يتبين لنا ما لعيادة المريض من فوائد جليلة وثمرات عظيمة، منها:

- أن عيادة المريض سبب من أسباب دخول الجنة.
- أنها سبب من أسباب استغفار الملائكة لعائد المريض.
- أن عائد المريض يكون في معية الله وحفظه وعنايته وكرامته ويؤيده في جميع أموره.
  - في عيادة المريض تذكير بالآخرة، وترقيق للقلب.
- عيادة المريض تخفف من الضغط النفسي الذي يتعرض له المريض نتيجة لزومه لسريره واستمرار تفكيره في مرضه، وربما كان ذلك سببًا لنشاطه واستعادة قوته.
  - في عيادة المريض جبر لخاطر أهله وإشاعة روح المحبة بين الناس.
- عيادة المريض تقوي الأواصر الاجتماعية، وتزيد من تماسك المجتمع وتآلف أفراده.

عَمْرِينَ مَعْدِينَ الْمُنْكَ الِنَّ الْمُنْكَ الْمُنْكَ الْمُنْكَ الْمُنْكَ الْمُنْكَ الْمُنْكَ الْمُنْكَ الْمُ

- في عيادة المريض اتباع لسنة النبي علي وطاعة لأمره واقتداء بهديه.
  - في العيادة رجاء شفاء المريض ببركة دعاء العائد له.
- في عيادة المريض رجاء بركة دعاء المريض للعائد؛ فإنه ممن تجاب دعوتهم؛ لضعفه وانكساره فهو قريب من الله تعالىٰ في هذه الحالة.

### الأسباب والوسائل المعينة على عيادة المريض وزيارته:

- الإخلاصُ وقصدُ اللهِ تعالىٰ بالعبادة، فعندما يتذكر المسلم أنه يقصد بعيادة المريض وجهَ الله وحده؛ يسهل ذلك عليه وينشط للقيام به.
- استشعار عِظَم ثواب هذا الخلق العظيم، وما يناله العبد من ثواب جزيل، فإن معرفة ثمرات الأشياء واستحضار حسن عواقبها من أكبر الدواعي إلىٰ فعلها، والسعي إليها.
- الاستعانة بالله تعالى، فلا يعين العبد على الطاعة إلا الله تعالى، وكلما وجد العبد في نفسه مشقة لأداء طاعة من الطاعات فعليه أن يتوجه إلى الله تعالى بالدعاء أن ييسر له فعل الطاعات وأن يعينه عليها.
- تقوىٰ الله على الله على الله عمل رشيد يرجو به رضا الله جل وعلا في دينه ودنياه.
- معرفة العبد أن عيادة المريض حق من حقوق الأخوة، مما يحمله على أداء هذا الحق إلى أخيه.
- الاقتداء بالنبي على فقد كانت عيادة المريض من أخلاقه الكريمة، ولابد للعبد من التأسى بالنبي على .
- مجاهدة النفس على فعل الخيرات، فإنه من أعظم الأسباب المعينة على التخلق بهذا الخلق، والذي يجاهد نفسه في ذات الله فليبشر بالخير والهداية، قال تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهُ دِينَهُمْ سُبُلَنَا﴾ [العنكبوت: ٦٩].
  - صحبة الصالحين الذين يعينون العبد على فعل الخير وتجنب الشر.

# 🗯 ۱۷. أداء حق الميت 🛸

إن من أعظم الحقوق التي يجب علينا أداؤها والوفاء بها، حقوق إخواننا الذين ماتوا ورحلوا عنا وفارقوا الدنيا، فلهم علينا حقوق ينبغي الوفاء بها، لعل الله أن يعفو عنهم وعنا، وإنَّ مِن أجلِّ الحقوق للميت على المسلمين: التلقين، والغسل، والتكفين، والصلاة عليه، والدفن، والتعزية، وإنفاذ وصيته، والمبادرة إلىٰ قضاء ما عليه من دينٍ إبراء لذمته، وفكاكًا لرقبته من النار.

إن أداء حق الميت يبدأ من وقت الاحتضار، فإن العبد المحتضر يحتاج في هذه الساعة الحرجة إلىٰ رفيق صالح يؤنسه ويثبته، ويلقّنه «لا إله إلا الله»؛ طلبًا لحسن الخاتمة، ثم يغمض عينيه، ويغطيه صيانةً له، ثم تُنفذ وصيته، ويغسَّل ويكفَّن ويصلَّىٰ عليه، ويُدفن، ويُدعىٰ له علىٰ قبره، ويُسدَّد دينه، ويُعزَّىٰ أهله فيه.

ومن الحقوق للأموات على ذويهم وأقاربهم: البعد عن كل ما يخالف شرع الله عند وفاتهما، وبعد دفنهما؛ من النياحة، وندب الميت، ولطم الوجه، وشق الثوب، وحلق الشعر وتقطيعه، وكل ذلك يدل على عدم الرضا بالقضاء وعدم الصبر على المصية.

## الأدلة من الكتاب والسنة على أن أداء حق الميت من شعب الإيمان:

قال الله تعالىٰ في حق المنافقين: ﴿ وَلَا تُصَلِّ عَلَىٰٓ أَحَدِ مِّنْهُ مِمَّاتَ أَبَدًا وَلَا نَقُمْ عَلَىٰ قَبْرِ وَ ۗ إِنَّهُ مُ كَفَرُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ وَمَا تُواْ وَهُمْ فَلْسِعُونَ ﴾ [التوبة: ٨٤].

قال السعدي هي: «في هذه الآية دليل على مشروعية الصلاة على المؤمنين، والوقوف عند قبورهم للدعاء لهم، كما كان النبي عليه يفعل ذلك في المؤمنين، فإن تقييد النهي بالمنافقين يدل على أنه قد كان متقررًا في المؤمنين» [«تفسير السعدي» (ص: ٣٤٧)].

الله» [رواه مسلم: ٩١٦]. «موتاكم» أي: من كان في الاحتضار مُقدِم على الموت.

وعن أم عطية الأنصارية نطق قالت: دخل علينا رسول الله عليه حين تُوفِّيت ابنته، فقال: «اغسلنها ثلاثًا، أو خمسًا، أو أكثر من ذلك إن رأيتنَّ ذلك، بماء وسدر، واجعلن في الآخرة كافورًا، فإذا فرغتن فآذنَّني»، فلما فرغنا آذنَّاه، فأعطانا حقوه، فقال: «أشعرنها إياه».

«سدر» أي: ورق شجر السدر يُطحن ويُستعمل في التنظيف. «كافورا» هو شجر يُتخذ منه مادة شفافة يميل لونها إلى البياض رائحتها عطرية. «فآذنني» أي: فأعلِمْنني. «حقوه» أي: إزاره، وهو الثوب الذي يُلبس علىٰ أسفل البدن. «أشعرنها» من الإشعار، وهو إلباس الثوب الذي يلى بشرة الإنسان، ويسمىٰ شعارًا لأنه يلامس شعر الجسد.

وعن أبي هريرة ولي أن رسول الله وعن أبي هريرة والمسلم على المسلم على المسلم ست» قيل: «حق المسلم على المسلم ست» قيل: ما هن يا رسول الله؟ قال: «إذا لقيته فسلم عليه، وإذا دعاك فأجبه، وإذا استنصحك فانصح له، وإذا عطس فحمد الله فشمته، وإذا مرض فعُده، وإذا مات فاتبعه» [رواه البخاري: ١٢٤٠، ومسلم: ٢١٦٢].

وعن أبي هريرة والله على قال: قال رسول الله على: «من شهد الجنازة حتى يُصلى عليها فله قيراط، ومن شهدها حتى تُدفن فله قيراطان»، قيل: وما القيراطان؟ قال: «مثل الجبلين العظيمين». وكان ابن عمر يصلي عليها ثم ينصرف، فلما بلغه حديث أبي هريرة قال: لقد ضيعنا قراريط كثيرة. [رواه البخارى: ١٣٢٥، ومسلم: ٩٤٥].

«شهد» أي: حضر. والمعنى: أن من صلى على الجنازة فله أجر عظيم مثل الجبل، ومن صلى عليها وكان معها حتى تُدفن كان له ضِعف هذا الأجر.

وعن أم سلمة وقد شق بصره، فأغمضه، ثم قال: «إن الروح إذا قُبض تبعه البصر»، فضج ناس من أهله، فقال: «الا فأغمضه، ثم قال: «إن الروح إذا قُبض تبعه البصر»، فضج ناس من أهله، فقال: «اللهم تدعوا على أنفسكم إلا بخير، فإن الملائكة يؤمّنون على ما تقولون»، ثم قال: «اللهم اغفر لأبي سلمة، وارفع درجته في المهديين، واخلفه في عقبه في الغابرين، واغفر لنا وله

يا رب العالمين، وافسح له في قبره، ونوِّر له فيه» [رواه مسلم: ٩٢٠].

«شق بصره» أي: رفع بصره. «واخلفه في عقبه في الغابرين» الغابرين أي: الباقين، والمعنى: كن خليفة له في ذريته.

وعن أبي هريرة فَاقَعَهُ، عن النبي عَلَيْهُ قال: «أسرعوا بالجنازة، فإن تك صالحة فخير تقدمونها، وإن يك سوى ذلك، فشر تضعونه عن رقابكم» [رواه البخاري: ١٣١٥، ومسلم: ٩٤٤].

وعن عبد الله بن عباس والله مات ابن له فقال: يا كريب، انظر ما اجتمع له من الناس، قال: فخرجت، فإذا ناس قد اجتمعوا له، فأخبرته، فقال: تقول هم أربعون؟ قال: نعم، قال: أخرجوه، فإني سمعت رسول الله والله الله على جنازته أربعون رجل لا يشركون بالله شيئًا، إلا شفّعهم الله فيه» [رواه مسلم: ٩٤٨].

وعن جابر بن عبد الله والله وا

وامتناع النبي على عن الصلاة على المديون الذي لم يدع وفاء إما للتحذير عن الدين والزجر عن المماطلة والتقصير في الأداء، أو كراهة أن يوقف دعاؤه بسبب ما عليه من حقوق الناس ومظالمهم. [ينظر: «عون المعبود» (٩/ ١٣٨)].

وعن جابر بن عبد الله وَأَسِهُ الله وَأَبِر ليلًا، فزجر النبي وَاللهِ أن يُقبَر الرجل من أصحابه قُبِض فكُفِّن في كفن غير طائل، وقُبِر ليلًا، فزجر النبي وَاللهِ أن يُقبَر الرجل بالليل حتى يُصلَّىٰ عليه، إلا أن يضطر إنسان إلىٰ ذلك، وقال النبي وَاللهِ: «إذا كفن أحدكم أخاه فليُحسن كفنه» [رواه مسلم: ٩٤٣].

«كفن غير طائل» أي: غير كامل الستر. «وقُبِر» أي: دُفن. «فزجر» أي: فنهي. وعن ابن عباس في قال: قال رسول الله عليها

٢٣٦ (١٤٣٦)

من خير ثيابكم، وكفِّنوا فيها موتاكم» [رواه أبو داود: ٣٨٧٨].

وعن أبي هريرة والحبشة المنه الله والله والله والله والله والله والله والله والله والله والمحبة الحبشة النوم الذي مات فيه، فقال: «استغفروا لأخيكم»، ثم إن رسول الله والله وصف بهم بالمصلى، فصلى فكبر عليه أربع تكبيرات [رواه البخاري: ١٣٢٧، ومسلم: ١٩٥١]. «نعى» أي: أخبر أصحابه بموته.

وعن عثمان بن عفان رَفِي قال: كان النبي عَلِية، إذا فرغ من دفن الميت وقف عليه، فقال: «استغفروا لأخيكم، وسلوا له التثبيت، فإنه الآن يُسأل» [رواه أبو داود: ٣٢٢١].

#### ثمرات أداء حق الميت:

من خلال النصوص السابقة من الكتاب والسنة يمكننا استخلاص ثمرات أداء حق الميت، وهي:

- حسن الخاتمة للمحتضر: وهذا من أجلِّ الثمرات؛ لأن العبد المحتضر إذا لُقِّن: لا إله إلا الله، وخُتِم له بها، كان ذلك سببًا في دخوله الجنة ونجاته من النار.
- الشفاعة للميت: إن الميت إذا حرص إخوانه ممن ولي دفنه على جمع الناس للصلاة عليه كان ذلك سببًا في أن يُشفِّعهم الله تعالى فيه، وأن يعفو عنه ويغفر له ويرحمه.
- الزهد في الدنيا والإقبال على الآخرة: إن العبد المؤمن إذا أدَّىٰ حق أخيه الميت عليه فولي غسله وكفنه والصلاة عليه ودفنه، زهد في الدنيا وأقبل على الآخرة، وكانت حادثة الوفاة موعظة له وذكرى.
- رقة القلب: إن الموت أعظم واعظ وأجل مذكِّر، وإن من ثمرات الموت أن يزلزل نفوس الجبابرة والمتكبرين، وأن يأخذ بقلوب الصالحين، فتراها تخشع وتلين، ويؤثر على النفس فتخضع وتنكسر، وعلى العين فتذرف الدمع الغزير.
- أن من يُصلي على الجنازة ويكون معها حتى تُدفن له أجر عظيم عند الله تعالى.
  - في أداء حق الميت اتباع لسنة النبي علي وطاعة لأمره واقتداء بهديه.

- في أداء حق الميت جبر لخاطر أهله وإشاعة روح المحبة بين الناس.

#### الأسباب والوسائل المعينة على أداء حق الميت:

- الإخلاصُ وقصدُ اللهِ تعالىٰ بالعبادة، فعندما يتذكر المسلم أنه يقصد بأداء حق الميت وجهَ الله وحده؛ يسهل ذلك عليه وينشط للقيام به.
- أن يعلم العبد المؤمن أنه إذا حرص على أداء حق أخيه الميت قيَّض الله تعالىٰ له من يقوم بذلك عنه عند وفاته؛ فإن الجزاء من جنس العمل.
- استشعار عِظَم ثواب هذا العمل، وما يناله العبد من ثواب جزيل، فإن معرفة ثمرات الأشياء واستحضار حسن عواقبها من أكبر الدواعي إلىٰ فعلها، والسعى إليها.
- الاستعانة بالله تعالى، فلا يعين العبد على الطاعة إلا الله تعالى، وكلما وجد العبد في نفسه مشقة لأداء طاعة من الطاعات فعليه أن يتوجه إلى الله تعالى بالدعاء أن ييسر له فعل الطاعات وأن يعينه عليها.
- تقوى الله رضا الله على الله عمل رشيد يرجو به رضا الله جل وعلا في دينه و دنياه.
- معرفة العبد أن أداء حق الميت من حقوق الأخوة، مما يحمله علىٰ أداء هذا الحق إلىٰ أخيه.
- الاقتداء بالنبي عَلَيْةٍ فقد كان أداء حق الميت من أفعاله الكريمة، و لابد للعبد من التأسى بالنبي عَلَيْةٍ.
- مجاهدة النفس على فعل الخيرات، فإنه من أعظم الأسباب المعينة على التخلق بهذا الخلق، والذي يجاهد نفسه في ذات الله فليبشر بالخير والهداية، قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهُ دِينَتُهُمْ سُبُلَنَا ﴾ [العنكبوت: ٦٩].
- الصحبة الصالحة التي تعين العبد على أداء حق الميت، والبعد عن المثبطين الذين يجرونه جرَّا إلى الوراء.

مِعْ الْمُوكِينَ الْمُعَالِّ الْمُوكِينَ الْمُعَالِّ الْمُوكِينَ الْمُعَالِّ الْمُوكِينَ الْمُعَالِّ الْمُوكِي مِنْ الْمُوكِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَا

# 🗯 ۱۸. إكرام الضيف 🛸

دعا الإسلام إلى التزام مكارم الأخلاق، وجعلها سببًا لدخول الجنة، وإكرام الضيف والإحسان إليه من الأخلاق التي دعا إليها الشرع وجعلها من لوازم الإيمان بالله وموجباته، وحث الشرع على إكرام الضيف لما فيه من نشر الألفة والمحبة بين الناس، فضلًا عن أثرها في تماسك المجتمع وترابطه، وهو من سنن المرسلين وشيم الصالحين. وإكرام الضيف يكون بطلاقة الوجه في استقباله، وطيب التحدث معه، والإسراع بتقديم الطعام والشراب له، وإعداد الفراش له إن أراد المبيت، وغايته ثلاثة أيام، وبعد الثلاثة يُعدُّ من الصدقات إن شاء فعل وإلا فلا.

## الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أن إكرام الضيف من شعب الإيمان:

قال الله تعالىٰ في حق إبراهيم عليه السلام: ﴿ هَلَ أَتَنكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴿ إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَمً ۚ قَالَ سَلَمٌ قَوْمٌ مُّنكَرُونَ ۞ فَرَاغَ إِلَىٰٓ أَهْلِهِ عِجْلِ سَمِينِ ۞ فَقَرَبَهُ وَ إِلَيْهِمْ قَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ ﴾ [الذاريات: ٢٢ - ٢٧].

قال ابن كثير هي يقسير هذه الآية: «وهذه الآية انتظمت آداب الضيافة؛ فإنه جاء بطعامه من حيث لا يشعرون بسرعة، ولم يمتن عليهم أو لا فقال: «هل نأتيكم بطعام؟» بل جاء به بسرعة وخفاء، وأتى بأفضل ما وجد من ماله، وهو عجل فتي سمين مشوي، فقربه إليهم، لم يضعه وقال: اقتربوا، بل وضعه بين أيديهم، ولم يأمرهم أمرًا يشق على سامعه بصيغة الجزم، بل قال: ﴿ أَلَا تَأْكُونَ ﴾ على سبيل العرض والتلطف، كما يقول القائل اليوم: إن رأيت أن تتفضل وتحسن وتتصدق، فافعل» [«تفسير ابن كثير» (٧/ ٢٦٤)]. وقال تعالى عن لوط عليه السلام: ﴿ وَجَآءَهُ وَوَمُهُ وَيُهُ وَعُونَ إِلَيْهِ وَمِن قَبَلُ كَانُواْ يَعْمَلُونَ وَاللّهَ وَلَا تُغْزُونِ فِي ضَيْغَيٍّ أَلِيْسَ مِنكُمْ رَجُلُ السَّيَاتِ هُنَ أَطَهَرُ لَكُمُ فَا اللّهَ وَلَا تُغْزُونِ فِي ضَيْغَيٍّ أَلِيْسَ مِنكُمْ رَجُلُ السَّيَاتِ قَالَ يَقَوْمِ هَا فُلَا يَ مَنْ أَطَهرُ لَكُمُ فَا اللّهُ وَلَا تُغْزُونِ فِي ضَيْغَيٍّ أَلِيْسَ مِنكُمْ رَجُلُ

## رَّشِيدٌ﴾ [هود: ٧٨].

فهذا لوط عليه السلام يقف مغتمًّا حزينًا لما سيصيب ضيوفه من مكروه، بل ويفديهم ببناته بأن يتزوجوهن زواجًا شرعيًّا.

وذكرت خديجة تَعْقَ عن النبي عَلَيْهِ يوم جاءه الوحي وخاف على نفسه، قالت له: « وَاللهِ لا يُخْزِيكَ اللهُ أَبَدًا؛ إنَّكَ لَتَصِلُ الرَّحِمَ، وتَصْدُقُ الحَدِيثَ، وتَحْمِلُ الكَلَّ، وتَقْرِي الضَّيْفَ» [رواه البخاري: ٣]. وتقري الضيف: أي تهيئ له طعامه ونزله.

قال ابن القيم هو تعالى: إن للضيف حقًا على من نزل به، وهو ثلاث مراتب: حقً واجب، وتمام مستحب، وصدقة من الصدقات. فالحق الواجب يوم وليلة. عن أبي شريح العدوي قلق قال سمعت أذناي وأبصرت عيناي حين تكلم رسول الله على فقال: «من كان يؤمن بالله واليوم الاخر فليكرم ضيفه جائزته، قالوا: وما جائزته؟ قال: «يومه وليلته، والضيافة ثلاثة أيام، فما كان وراء ذلك فهو صدقة عليه، ولا يحل له أن يَثُوي عنده حتى يُحْرجَه» [رواه البخاري: ٢٠١٩، ومسلم: ٤٨].

وعن أبي هريرة تَوَلَّقَهُ، أن النبي عَلَيْهُ قال: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفه». [رواه البخاري: ٦١٣٨، ومسلم: ٤٧].

وعن عبد الله بن عمرو وَ الله على قال: دخل على رسول الله على فقال: «ألم أُخبَر أنك تقوم الليل وتصوم النهار». قلت: بلي، قال: «فلا تفعل، قم ونم، وصم وأفطر، فإن لجسدك عليك حقًا، وإن لعينك عليك حقًا، وإن لزوجك عليك حقًا، وإن لغينك عليك حقًا، وإن لزوجك عليك حقًا» [رواه البخاري: ٦١٣٤، ومسلم: ١١٥٩]. «لزّ وْرك» أي: لأضيافك.

وعن أبي هريرة وَاللَّهُ قال: جاء رجل إلى رسول الله عَلَيْ فقال: إني مجهود، فأرسل إلى بعض نسائه، فقالت: والذي بعثك بالحق، ما عندي إلا ماء، ثم أرسل إلى أخرى،

فقالت مثل ذلك، حتى قلن كلهن مثل ذلك: لا والذي بعثك بالحق، ما عندي إلا ماء، فقال: «من يضيف هذا الليلة رحمه الله؟»، فقام رجل من الأنصار فقال: أنا يا رسول الله، فانطلق به إلى رحله، فقال لامرأته: هل عندك شيء؟ قالت: لا إلا قوت صبياني، قال: فعلّليهم بشيء، فإذا دخل ضيفنا فأطفئي السراج، وأريه أنا نأكل، فإذا أهوى ليأكل، فقومي إلى السراج حتى تطفئيه، قال: فقعدوا وأكل الضيف، فلما أصبح غدا على النبي فقومي إلى السراج حتى تطفئيه، قال: فقعدوا وأكل الضيف، فأنزل الله فيه: ﴿ وَيُؤْثِرُونَ عَلَى النبي مُ فقال: «قد عجب الله من صنيعكما بضيفكما الليلة»، فأنزل الله فيه: ﴿ وَيُؤْثِرُونَ عَلَى النبي أَنفُسِهِمْ وَلَوْكَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ﴾ [الحشر: ٩] [رواه البخاري: ٣٧٩٨، ومسلم: ٢٠٥٤].

"إني مجهود" أي: أصابني الجهد وهو المشقة والحاجة والجوع. "رحله" أي: منزله. "قوت" أي: طعام. "علِّليهم" أي: سكِّنيهم وألهيهم. ﴿وَيُؤْثِرُونَ ﴾ أي: يُفضِّلون. ﴿خَصَاصَةٌ ﴾ أي: حاجة.

وعن شقيق البلخي هي قال: «ليس شيء أحب إليّ من الضيف؛ لأن رزقه على الله، وأجره لي» [«سير أعلام النبلاء» (٩/ ٣١٥)].

#### ثمرات إكرام الضيف:

يتبين من خلال النصوص والآثار السابقة ثمرات إكرام الضيف ومنها:

- إكرام الضيف علامة من علامات إيمان العبد وتصديقه بما يخلفه عليه ربه.
- أنه صفة من صفات الأنبياء والصالحين من عباده، كما في قصة إبراهيم عليه السلام.
- أنه سبب للبركة وتوسعة الرزق، فعن أبي هريرة والله عليه الله عليه: «طعام الاثنين كافي الثلاثة، وطعام الثلاثة كافي الأربعة» [رواه البخاري: ٥٣٩٢، ومسلم:٢٠٥٨].
- أنه سبب من أسباب وقاية النفس من الشح وفلاحها في الدنيا والآخرة، قال تعالىٰ: ﴿ وَمَن يُوقَ شُحَ ۖ نَفْسِهِ مِ فَأُولَكَمِكَ هُمُرُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ [الحشر: ٩].

- أنه يقوي أواصر الترابط والتآخي والمحبة والألفة بين أفراد المجتمع.

-أنه من أسباب دخول الجنة: فقد قال النبي عَلَيْهُ: «يا أَيُّها النَّاسُ أَفْشُوا السَّلامَ، وأَطْعِمُوا الطَّعامَ، وصِلُوا الأرحامَ، وصلُّوا باللَّيلِ، والنَّاسُ نيامٌ، تدخلوا الجنَّةَ بسَلامٍ» [رواه ابن ماجه: ١٣٣٤].

#### الأسباب والوسائل المعينة على إكرام الضيف:

- الإخلاصُ وقصدُ اللهِ تعالىٰ بالعبادة، فعندما يتذكر المسلم أنه يقصد بإكرامه للضيف وجه الله وحده؛ يسهل ذلك عليه وينشط للقيام به.
- ابتغاء الأجر والثواب من الله سبحانه وتعالىٰ في الآخرة، فيتذكر ما أعده الله تعالىٰ لعباده المؤمنين -المتصفين بهذه الشعبة وغيرها- في الآخرة من الأجر والثواب.
- الاستعانة بالله تعالى، فلا يعين العبد على الطاعة إلا الله تعالى، وكلما وجد العبد في نفسه مشقة لأداء طاعة من الطاعات فعليه أن يتوجه إلى الله تعالى بالدعاء أن ييسر له فعل الطاعات وأن يعينه عليها.
- تقوىٰ الله على الله على الله عمل رشيد يرجو به رضا الله جل وعلا في دينه ودنياه.
- حسن الظن بالله وأن ما عند الله باق، وأن الله يخلف عليه ما ينفقه في إكرام ضيفه.
- تعلم خلق الإيثار ومجاهدة النفس عليه، مما يجعل المسلم يجود بما في يده لإكرام ضيفه.
- تربية النفس على الشكر، وأن يعلم أن إكرام الضيف ما هو إلا صورة من صور شكر العبد لمولاه على ما أنعم به عليه.
- الاقتداء بالنبي عَلَيْهُ والأنبياء قبله والصحابة؛ إذ كان إكرام الضيف من دأبهم وأخلاقهم.

الْمُنْ اللهُ عَنْ اللّهُ عَلَّا لَا عَاللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَّا اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَّ عَلَا عَلْمُ عَلَيْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَّا عَلّا عَلَا عَلْمُ عَلَّ عَلْ اللّهُ عَلَّ عَلَا عَلَّا عَلَّهُ عَلَّ عَلَّا عَلَا عَالِمُ عَلّهُ عَلَا عَالِمُ عَلَّا عَلْمُ عَلَّا عَلْمُ عَلَّا عَلْمُ عَلَّ

- أن لا يتكلف المضيف لضيفه ما ليس عنده، فعن سلمان الفارسي وَ الله الله عنده أنه دخل عليه رجل فدعا له بما كان عنده، فقال: « لَوْ لَا أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ نَهَانَا، أَوْ لَوْ لَا أَنَّ نَهِينَا، أَنْ يَتَكَلَّفَ أَحَدُنَا لِصَاحِبِهِ ؛ لَتَكَلَّفْنَا لَكَ « [رواه أحمد: ٢٣٧٣٣].



# 🦟 ٦٩. الإحسان إلى الجار 🗽

اعتنى الإسلام بالجار عناية تامة، فحث على الإحسان إليه بالقول والفعل، وجعل الإحسان إليه وإكرامه من شعب الإيمان، وحرَّم أذاه بالقول والفعل، ونهى عن إلحاق أي أذى به مهما صَغُر، ونهى عن البغي عليه أو ظلمه أو التعدي على حرمة بيوته، ونفى كمال الإيمان عن الذي لا يأمن جارُه من شره وأذاه، وأخبر أن خير الجيران عند الله خيرهم لجاره.

وما تعارف عليه الناس أنه يدخل في حدود الجوار فهو الجار، فالجار هو مَن جاورك، سواء كان مسلمًا أو كافرًا. والجيران يتفاوتون من حيث مراتبهم، فهناك الجار المسلم ذو الرحم، وهناك الجار المسلم الذي ليس بذي رحم، والجار الكافر ذو الرحم، والجار الكافر الذي ليس بذي رحم، وهؤلاء جميعًا يشتركون في كثير من الحقوق ويختص بعضهم بمزيد منها بحسب حاله ورتبته.

وجملة حق الجار: أن يبدأه بالسلام إن كان مسلمًا، ويعوده في المرض، ويعزيه في المصيبة، ويقف بجانبه ويشاطره الآلام والأحزان، ويشاركه في أفراحه ويهنئه بها ويُظهر الفرح والسعادة، ويصفح عن زلاته، ولا يتطلع إلىٰ عوراته، ولا يضيق طريقه إلىٰ الدار، ولا يتبعه النظر فيما يحمله إلىٰ داره، ويستر ما ينكشف له من عوراته، ولا يغفل عن ملاحظة داره عند غيبته، ولا يسمع عليه كلامًا في عدم حضوره، ويَذُبُّ عن عرضه، ويغض بصره عن حريمه، ويتلطف بولده، ويرشده إلىٰ ما يجهله من أمر دينه و دنياه.

الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أن الإحسان إلى الجار من شعب الإيمان:

قَالَ الله تَعَالَىٰ: ﴿ وَٱعۡبُدُواْ ٱللَّهَ وَلَا تُشۡرِكُواْ بِهِۦ شَيۡعًا ۖ وَبِٱلْوَالِدَيْنِ إِحۡسَانَا

وَيُعْرِي الْمُكِنِي الْمُكِلِي الْمُكِنِي الْمُكِنِي الْمُكِنِي الْمُكِنِي الْمُكِنِي الْمُعِنِي الْمُعِي الْمُعِلْمِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي

وَبِذِى ٱلْقُرْبَى وَٱلْيَتَامَى وَٱلْمَسَاكِينِ وَٱلْجَارِ ذِى ٱلْقُرْبَى وَٱلْجَارِ ٱلْجُنُبِ وَٱلْصَاحِبِ بِٱلْجَنْبِ وَٱلْمَاكِينِ وَٱلْجَارِ ذِى ٱلْقُرْبَى وَٱلْجَارِ ٱلْجُنُبِ وَٱلْمَاكَتُ أَيْمَانُكُمْ اللَّهَ لَا يُحِبُّ مَن كَانَ هُغْتَالًا فَخُورًا ﴾ وَأَبْنِ ٱلسَّاء: ٣٦].

﴿ وَٱلْجَارِ ذِى ٱلْقُرْبَ ﴾: جارك الذي بينك وبينه قرابة. ﴿ وَٱلْجَارِ ٱلْجَنْبِ ﴾: الذي ليس بينك وبينه قرابة، مسلمًا كان أو مشركًا، يهوديًّا كان أو نصرانيًّا. ﴿ وَٱلصَّاحِبِ بِٱلْجَنْبِ ﴾ أي: الصاحب إلى الجنب، وقد يدخل في هذا: الرفيق في السفر، والزوجة، والمنقطع إلى الرجل الذي يلازمه رجاء نفعه؛ لأن كلهم بجنب الذي هو معه وقريبً منه. وقد أوصى الله تعالى بجميعهم، لوجوب حق الصاحب على المصحوب اينظر: «تفسير الطبري» (٨/ ٣٢٤).

وعن عبد الله بن عمر رضي قال: قال رسول الله على: «ما زال جبريل يوصيني بالجار حتى ظننت أنه سيورِّثه» [رواه البخاري: ٦٠١٥، ومسلم: ٢٦٢٤].

وعن أبي شريح العدوي تَطَقَّهُ قال: سمعت أذناي، وأبصرت عيناي، حين تكلم النبي عَلَيْهُ فقال: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليُكرم جاره» [رواه البخاري: ٦٠١٩، ومسلم: ٤٨ (٧٧)].

وعن أنس بن مالك رضي عن النبي على قال: «والذي نفسي بيده، لا يؤمن عبد حتى يحب لجاره -أو قال: لأخيه- ما يحب لنفسه» [رواه مسلم: ٤٥].

وعن أبي هريرة رضي الله عليه عليه قال: «لا يدخل الجنة من لا يأمن جارُه بوائقه» [رواه مسلم: ٤٦]. «بوائقه» أي: شروره.

وعن عبد الله بن عمر و بن العاص فَقَا ، عن رسول الله عَلَيْهُ أنه قال: «خير الأصحاب عند الله خير هم لجاره» [أخرجه الترمذي: ١٩٤٤]. وعن أبي هريرة فَقَا قال: قال رجل: يا رسول الله، إن فلانة يذكر من كثرة صلاتها،

وصيامها، وصدقتها، غير أنها تؤذي جيرانها بلسانها، قال: «هي في النار». قال: يا رسول

الله، فإن فلانة يذكر من قلة صيامها، وصدقتها، وصلاتها، وإنها تصدق بالأثوار من الأقط، ولا تؤذى جيرانها بلسانها، قال: «هي في الجنة» [أخرجه أحمد: ٩٦٧٥].

قوله: «الأثوار من الأقط» أي: قطع اللبن الجامد اليابس الذي صار كالحجر، وهذا إشارة إلىٰ قلة صدقتها.

عن عبد الله بن مسعود وَ قَالَ: سألت النبي عَلَيْهِ: أي الذنب أعظم عند الله؟ قال: «أن تجعل لله ندًّا وهو خلقك». قلت: إن ذلك لعظيم، قلت: ثم أي؟ قال: «أن تجعل لله ندًّا وهو خلقك». قلت: ثم أي؟ قال: «أن تُزاني حليلة جارك» [رواه البخاري: ٤٤٧٧، ومسلم: ٨٦]. «حليلة جارك» أي: زوجته.

وعن المقداد بن الأسود ولا قال: قال رسول الله ولا الله الله الله الله وعن المقداد بن الأسود والله والل

وعن عائشة رَضِي قالت: قلت: يا رسول الله، إن لي جارين فإلى أيهما أهدي؟ قال: «إلى أقربهما منكِ بابًا» [رواه البخاري: ٢٢٥٩].

وعن أبي هريرة والمسلمات، لا تحقرن جارة لجارتها، ولو فِرْسِن شاة» [رواه البخاري: ٢٥٦٦، ومسلم: ١٠٣٠].

قوله على الإنسان، وهو عظم قليل اللحم، ومعنى الحديث: لا تمتنع جارة من الصدقة والهدية لجارتها لاستقلالها واحتقارها الموجود عندها، بل تجود بما تيسر، وإن كان قليلًا كفرسن شاة، وهو خير من العدم [ينظر: «شرح النووي على مسلم» (٧/ ١٢٠)].

ومما يُروئ أن رجلًا جاء إلىٰ عبد الله بن مسعود رفظت وقال: إن لي جارًا يؤذيني

الْمُنْ لِلْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ لِلْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْم

ويَشتِمُني، ويُضيِّقُ عليَّ. فقال ابن مسعود: «اذهبْ فإن هو عصىٰ الله فيك، فأَطعِ الله فيه» [«إحياء علوم الدين» (٢/ ٢١٢)].

وقد ورد عن الحسن البصري هي أنه قال: «ليس حُسْنُ الجوار كفَّ الأذى، حُسْنُ الجوار الصبر على الأذى» [«أدب الدنيا والدين» (٣٣٦)].

وهذا جار لأبي حمزة السكري هم أراد أن يبيع داره فقيل له: بكم؟ قال: بألفين ثمن الدار، وبألفين لجوار أبي حمزة؛ لمنزلة هذا الرجل، وإحسانه إلىٰ جيرانه، حَسَبَ جيرته بمثل قيمة الدار، فوجَّه إليه أبو حمزة بعدما بلغه ذلك بأربعة آلاف، وقال له: «لا تبع دارك». [«سير أعلام النبلاء» (٧/ ٣٨٧)].

#### ثمرات الإحسان إلى الجار:

من خلال النصوص السابقة من الكتاب والسنة يمكننا استخلاص ثمرات الإحسان إلى الجار، وهي:

- دخول الجنة: الإحسان إلى الجار من أعظم الأسباب التي بها ينال العبدُ الجنة.
- تحقيق الإيمان بالله تعالى: إن الإحسان إلى الجار من شعب الإيمان، وقد بين نبيُّنا على أن الإحسان إلى الجار من أكبر الأدلة على الإيمان بالله واليوم الآخر.
- تقوية الروابط والأواصر: إن الاتصاف بهذا الخلق العظيم -الإحسان إلى الجار يقوي روابط الألفة والمحبة بين الجيران، وبالتالي بين أفراد المجتمع.
- عموم الخير: إن الإحسان إلى الجار ينشر الخيرات ويعم البركات بين أفراد المجتمع الواحد.
- انتشار السعادة بين الناس: عندما يعلو خلق الإحسان إلى الجار بين الناس يسود بينهم الود والوئام، وتنتشر بينهم السعادة، ويزول من بينهم كل حقد وحسد وبغضاء وكراهية، ويعم الخير والسلام، ويزول من بينهم كل سوء وخصام.
- الحياة الآمنة الهنيئة: إن الإحسان إلى الجار، سواء كان هذا الجار مسلمًا أو

كافرًا، يهوديًّا كان أو نصرانيًّا، قريبًا كان أو بعيدًا، يعمل على أن يسود المجتمع حياة هادئة آمنة مطمئنة بين أفراده وطبقاته المختلفة.

- انتزاع روح العداوة: إن التخلق بهذا الخلق العظيم \_ الإحسان إلى الجار \_ مع كل الجيران يعمل على انتزاع روح العداوة من قلوبهم، بل يقضي على أسباب الشقاق والخلاف التي تؤدي إلى الشر والانتقام.

## الأسباب والوسائل المعينة على الإحسان إلى الجار:

- الإخلاصُ وقصدُ اللهِ تعالىٰ بالعبادة، فعندما يتذكر المسلم أنه يقصد بالإحسان إلىٰ جاره وجه الله وحده؛ يسهل ذلك عليه وينشط للقيام به.
- ابتغاء الأجر والثواب من الله سبحانه وتعالىٰ في الآخرة، فيتذكر ما أعده الله تعالىٰ لعباده المؤمنين -المتصفين بهذه الشعبة وغيرها- في الآخرة من الأجر والثواب.
- الاستعانة بالله تعالى، فلا يعين العبد على الطاعة إلا الله تعالى، وكلما وجد العبد في نفسه مشقة لأداء طاعة من الطاعات فعليه أن يتوجه إلى الله تعالى بالدعاء أن ييسر له فعل الطاعات وأن يعينه عليها.
- تقوى الله رضا الله عمل رشيد يرجو به رضا الله جل وعلا في دينه و دنياه.
- معرفة هدي النبي عليه وصحابته الكرام والسلف الصالح في التعامل مع الجيران والاقتداء بهم في ذلك.

## 🦟 ۷۰. توقیر الکبیر 🛸

حثت الشريعة الإسلامية على مكارم الأخلاق، وأرشدت إلى جميل الأفعال، ومما حثت عليه من محاسن الأخلاق: توقير الصغير للكبير والإحسان إليه ورعاية حقوقه، بل وجعلت ترك ذلك من الآثام والذنوب؛ فإن ترك توقير كبار السن من أكبر مظاهر سوء الخلق، وهو مذموم في الشرع؛ بل ومذموم في العقل والفطرة السوية.

وتوقير الكبير: هو أن يكون للكبير منزلة في النفوس ومكانة في القلوب، وأن يكون له حسن معاملة وطيب مخاطبة، وتقديم له في كل أمر يقتضي تقديمه.

ومن صور توقير الكبير: أن يقدمه الصغيرُ علىٰ نفسه في الجلوس عند ازدحام المجلس، وأن يقدمه في الكلام والحديث، وأن يلين له الكلام ولو أساء له الكبير، وأن يتجاوز عن هفواته وسقطاته؛ فإن الإنسان إذا كبر ضعفت حواسه فتكثر بذلك سقطاته، وأيضًا أن يمد له يد العون إذا ما دعت حاجة الكبير إلىٰ ذلك، سواء كان ذلك بالبدن كحمل ما يعجز عن حمله أو بغيره من صور الإعانة المادية والمعنوية.

ويدخل في توقير الكبير أيضًا: توقير الكبير في علمه وفضله وشرفه ومكانته ونحو ذلك.

### الأدلة من الكتاب والسنة على أن توقير الكبير من شعب الإيمان:

عن عبد الله بن عمرو رضي عن النبي الله قال: «من لم يرحم صغيرنا، ويعرف حق كبيرنا، فليس منا» [رواه أبو داود: ٤٩٤٣].

وعن سهل بن أبي حثمة وهي ، أن عبد الله بن سهل ومُحَيِّصة خرجا إلى خيبر، فأخبر مُحَيِّصة أن عبد الله بن سهل قد قُتل وطُرح في عين، فأتى اليهود، فقال: أنتم والله قتلتموه، قالوا: والله ما قتلناه. ثم أقبل حتى قدم على قومه، فذكر لهم ذلك، ثم أقبل هو وأخوه حُويِّصة وهو أكبر منه وعبد الرحمن بن سهل، فذهب مُحَيِّصة ليتكلم وهو

الذي كان بخيبر، فقال رسول الله عَلَيْهِ لمُحَيِّصة: «كَبِّر كَبِّر»، يريد السن، فتكلم حُوَيِّصة، ثم تكلم مُحَيِّصة... [رواه البخاري: ٧١٩٢، ومسلم: ١٦٦٩]. «عين» أي: موضع به ماء. «كبِّر كبِّر» أي: قدِّم كبير السن فليتكلم أولًا.

فهذا محيصة وصلى مع أنه هو الذي شهد حادثة مقتل عبد الله بن سهل، إلا أن النبي على الله عبد الله عبد الله عبد الله بن سهل، إلا أن النبي على الكلام قبل أخيه حويصة؛ لأن حويصة أكبر منه، وهذا من صور توقير الكبير.

وعن سهل بن سعد وَ قَال: أي رسول الله عَلَيْ بقدَح فشرب، وعن يمينه غلام هو أحدث القوم، والأشياخ عن يساره، فقال على: «يا غلام، أتأذن لي أن أُعطي الأشياخ». فقال: ما كنت لأوثر بنصيبي منك أحدًا يا رسول الله، فأعطاه إياه [رواه البخاري: ٢٣٦٦، ومسلم: ٢٠٣٠]. «قدح» أي: إناء.

فاستئذان النبي علي من الغلام -وهو أصغر القوم- أن يعطي الأشياخ، يدل على استحباب تقديم الكبير، وهو من صور توقيره.

وعن سمرة بن جندب والله على على عهد رسول الله على غلامًا، فكنت أحفظ عنه، فما يمنعني من القول إلا أن ها هنا رجالًا هم أسن مني» [رواه مسلم:٩٦٤].

وعن ابن عمر قطع قال: كنا عند رسول الله على فقال: «أخبروني بشجرة تشبه الرجل المسلم، لا يتحات ورقها، وتؤتي أكلها كل حين، قال ابن عمر: فوقع في نفسي أنها النخلة، ورأيت أبا بكر وعمر لا يتكلمان، فكرهت أن أتكلم، فلما لم يقولوا شيئًا، قال رسول الله على: «هي النخلة». فلما قمنا قلت لعمر: يا أبتاه، والله لقد كان وقع في نفسي أنها النخلة، فقال: ما منعك أن تكلم؟ قال: لم أركم تكلمون، فكرهت أن أتكلم أو أقول شيئًا، قال عمر: لأن تكون قلتها، أحب إليَّ من كذا وكذا [رواه البخاري: ٢٩٨٨]. «يتحات» أي: يتساقط.

فهذا ابن عمر نطق قد ترك الكلام في حضرة كبار الصحابة لما رآهم سكتوا. وعن مالك بن مغول ه قال: مشيت مع طلحة بن مصرِّف حتىٰ انتهينا إلىٰ زقاق وَيُهُوْعُهُ الْمُكَالِنَ الْمُكالِنَ الْمُكالِنَ الْمُكالِنَ الْمُكالِنَ الْمُكالِنَ الْمُكالِنِ الْمُكالِنَ الْمُكالِن الْمُكالِنَ الْمُكِلِينَ الْمُكالِنَ الْمُكالِنَ الْمُكالِنَ الْمُكالِنَ الْمُكالِنِ الْمُكالِكِينَ الْمُكالِنَ الْمُكالِنَ الْمُكالِنَ الْمُكالِنَ الْمُكالِنَ الْمُكالِنَ الْمُكالِكِينَ الْمُكِلِينَ الْمُكِلِينَ الْمُكِلِينَ الْمُكِلِينَ الْمُكِلِينَ الْمُكِلِينَ الْمُكِلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعِلَى الْمُعِلَيْكِ الْمُعِلَى الْمُعِلَيْ الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلْلِينَ الْمُعِلَى الْمُعِلِينَ الْمُعِلَى الْمُعِلْمِينَ الْمُعِلَى الْمُعِلِي الْمُعِلَى الْمُعِلِي لِلْمِي الْمُعِلِي الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمِ

ضيق، فتخلَّفت وتقدم طلحة، فالتفت إليَّ وقال: لو أعلم أنك أكبر مني بيوم أو ليلة ما تقدمتك [رواه الخرائطي في «مكارم الأخلاق»: ٣٥٦].

#### الثمرات والآثار المترتبة على توقير الكبير:

إن لتوقير الكبير الكثير من الآثار التي تعود بالنفع على الفرد والجماعة، فمنها:

- أنه طاعة لله تعالى ولرسوله ﷺ.
- أنه دليل على حسن الخلق الذي تواترت النصوص على كونه من أعظم ما يرفع درجات العبد يوم القيامة، فعن جابر بن عبد الله والله الله والله والله
  - أنه من أسباب انتشار الألفة والمحبة بين المسلمين.
- أنه من أسباب نزول الخيرات والبركات علىٰ العبد وإعانة الله تعالىٰ له، فقد سبق أن ذكرنا أن من توقير الكبير إعانته عند حاجته إلىٰ الإعانة، وعن أبي هريرة على قال: قال رسول الله على: «الله في عون العبد ما كان العبد في عون أخيه» [رواه مسلم: ٢٦٩٩].
- أنه من الأعمال التي يدخرها المرء لشيخوخته وكبره، فإن مَن وقَّر الكبير وعظَّمه وسعىٰ في خدمته كان ذلك من أسباب أن يقيض الله تعالىٰ له في كبره من يوقره ويعينه علىٰ ما لا تبلغه قوته وقت ضعفه وعجزه، فقد عُلِم بالشرع والتجربة أن الجزاء من جنس العمل.

#### الوسائل المعينة على توقير الكبير:

- من أهم ما يدفع المرء لتوقير الكبير معرفة أن هذا الفعل فيه طاعة لله تعالى، وأنه طريق موصل لمرضاته على المرضاته المرضات
- أن يعلم أنه بهذا الفعل سائر على درب النبي على من تقديمه للكبير وتوقيره كما سبق في الأحاديث.

- النظر في سيرة السلف الصالح - وعلى رأسهم الصحابة رضي والتأسي بهم، فقد كانوا من أشد الناس توقيرًا للكبير.

- أن يعلم أنه بتركه توقير الكبير قد ارتكب ذنبًا قد يعده بعض العلماء من الكبائر؛ لقول النبي عليه: «ليس منا».
- من أهم ما يساعد على نشر هذا الخلق في مجتمعات المسلمين هو التربية السليمة سواء من جهة الوالدين أو المعلمين في المدرسة ونحوها.
- الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فينبغي على المسلم إذا رأى شخصًا لا يوقر من هو أكبر منه سنًّا فضلًا عن أن يكون قد أساء إليه، أن ينكر على هذا الشخص، فبهذا يستقر في نفوس الصغار قُبح هذا الفعل.
- تقدير ضعفهم، والحرص على عدم التثقيل عليهم في أداء مهمة ما بل من الضروري مساعدتهم ومراعاة أحوالهم.



## ₩ ١٧. السلام ﴿

لكل أمة من الأمم طُرُق يُحَيِّي بها بعضهم بعضًا عند تلاقيهم، وكان للعرب قبل الإسلام ألفاظ وعبارات يحيي الواحد منهم غيره عند لقاءه، كقولهم: عِمْتَ صباحًا، وعِمْتَ مساءً، فلما جاء الإسلام شرع السلامَ تحيةً تميز المسلمين عن غيرهم، ويختصون بها دون من سواهم، ولذا فإن السلام من أظهر شعائر الإسلام، وشعبة مهمة من شعب الإيمان.

وحقيقة السلام: أنه دعاء من المرء لغيره بالسلامة من كل شر ومكروه، فجعل الله تحية المسلم لأخيه المسلم مشتملة على الدعاء من كل واحد منهما للآخر، وهذا من فضله سبحانه وتعالى، وصيغة السلام: «السلام عليكم ورحمة الله وبركاته».

وإلقاء السلام من الأمور المستحبة التي حثَّ عليها الشرع، ورغَّب فيها، أما رد السلام فهو واجب على الكفاية، فمتى رد بعضُ القوم السلام سقط الوجوب عن البقية، أما إن كان من أُلقي عليه السلام واحدًا منفردًا فإن رد السلام يكون واجبًا عينيًّا عليه.

## الأدلة من الكتاب والسنة على أن السلام من أهم شعب الإيمان:

قال تعالىٰ: ﴿ وَإِذَا جَاءَكَ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِعَايَتِنَا فَقُلْ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ ﴾ [الأنعام: ٥٥]. وقال سبحانه: ﴿ وَلَقَدْ جَاءَتْ رُسُلُنَاۤ إِبْرَهِيـمَ بِٱلْبُشْرَىٰ قَالُواْ سَلَمَّ ۖ قَالَ سَلَمَّ ُ فَمَا لَبِثَ أَن جَآءَ بِعِجْلٍ حَنِيذِ ﴾ [هود: ٦٩].

قال السعدي هذا مشروعية السلام، وأنه لم يزل من ملة إبراهيم عليه السلام، وأن السلام، وأن السلام، وأن السلام، وأنه لم يزل من ملة إبراهيم عليه السلام، وأن السلام قبل الكلام، وأنه ينبغي أن يكون الرد أبلغ من الابتداء؛ لأن سلامهم بالجملة الفعلية الدالة على التجدد، ورده بالجملة الاسمية الدالة على الثبوت والاستمرار، وبينهما فرق كبير كما هو معلوم في علم العربية» [«تفسير السعدي» (ص: ٣٨٥)].

وقال ﷺ: ﴿ هَلْ أَتَىكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ ۞ إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَمَا ۖ قَالَ سَلَمُ ْقَوْمٌ مُّنكَرُونَ ﴾ [الذاريات: ٢٤، ٢٥].

وهي تحية الملائكة لأهل الجنة، قال سبحانه: ﴿جَنَّتُ عَدْنِ يَنْخُلُونَهَا وَمَن صَلَحَ مِنْ عَلَيْهُمْ وَأَزْوَجِهِمْ وَذُرِّيَّتِهِمُّ وَٱلْمَلَيْكَةُ يَنْخُلُونَ عَلَيْهِم مِّن كُلِّ بَابٍ ۞ سَلَمُ عَلَيْكُمْ بِمَا صَبَرَتُمُ فَنِعَمَ عُقْبَى اللَّالِ ﴾ [الرعد: ٢٣- ٢٤].

وقال ﷺ: ﴿ ٱلَّذِينَ تَتَوَفَّاهُمُ ٱلْمَلَآئِكَةُ طَيِّبِينَ يَقُولُونَ سَلَامٌ عَلَيْكُمُ ٱدْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ بِمَا كُنْتُمْ وَقَالَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ الْدُخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ بِمَا كُنْتُمْ وَقَالَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ الدَّخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ بِمَا كُنْتُمْ وَقَالَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ الدَّخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ بِمَا كُنْتُمْ وَقُولُونَ سَلَامٌ عَلَيْكُمُ الدَّخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ بِمَا كُنْتُمْ وَقُولُونَ سَلَامٌ عَلَيْكُمُ الدَّخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ بِمَا كُنْتُمْ وَقُولُونَ سَلَامٌ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ عَلَيْتُكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُولُونَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللّ

وعن عبد الله بن عمرو فطفه، أن رجلًا سأل النبي على: أي الإسلام خير؟ قال: «تطعم الطعام، وتقرأ السلام على من عرفت ومن لم تعرف» [رواه البخاري:١٢، ومسلم:٣٩].

قال النووي هذا الإيمان إلا بالتحاب، وأما قوله على: «لا تدخلون الجنة حتى ولا يصلح حالكم في الإيمان إلا بالتحاب، وأما قوله على: «لا تدخلون الجنة حتى تؤمنوا» فهو على ظاهره وإطلاقه فلا يدخل الجنة إلا من مات مؤمنًا، وإن لم يكن كامل الإيمان، فهذا هو الظاهر من الحديث. وأما قوله: «أفشوا السلام بينكم» أي: انشروه بينكم، وفيه الحث العظيم على إفشاء السلام وبذله للمسلمين كلهم من عرفت ومن لم تعرف كما تقدم في الحديث الآخر، والسلام أول أسباب التآلف، ومفتاح استجلاب المودة، وفي إفشائه تمكن ألفة المسلمين بعضهم لبعض، وإظهار شعارهم المميز لهم من غيرهم من أهل الملل، مع ما فيه من رياضة النفس، ولزوم التواضع، وإعظام حرمات المسلمين، ويتضمن رفع التقاطع والتهاجر والشحناء وفساد ذات البين التي

هي الحالقة، وأن سلامه لله، لا يتبع فيه هواه، ولا يخص أصحابه وأحبابه به، والله سبحانه وتعالى أعلم بالصواب» [«شرح مسلم» (٢/ ٣٦) بتصرف واختصار].

وعن البراء بن عازب رضي عن رسول الله على قال: «أفشوا السلام تسلموا» [رواه أحمد: ١٨٥٣٠].

وعن عبد الله بن سلام فطف قال: لما قدم رسول الله في المدينة انجفل الناس اليه، وقيل: قدم رسول الله في الناس لأنظر إليه، فلما استبنت وجه رسول الله في الناس الله في عرفت أن وجهه ليس بوجه كذاب، وكان أول شيء تكلم به أن قال: «يا أيها الناس، أفشوا السلام، وأطعموا الطعام، وصلُّوا والناس نيام، تدخلون الجنة بسلام» [رواه الترمذي: ٢٤٨٥].

قوله: «انجفل الناس إليه» أي: ذهبوا مسرعين نحوه. «استبنت» أي: عرفت وتبينت.

وعن أبي هريرة والمسلم ست قال: «حق المسلم على المسلم ست» قيل: ما هن يا رسول الله على الفيته فسلم عليه، وإذا دعاك فأجبه، وإذا استنصحك فانصح له، وإذا عطس فحمد الله فشمته، وإذا مرض فعده، وإذا مات فاتبعه» [رواه مسلم:٢١٦٢].

وفي رواية أخرى: «حق المسلم على المسلم خمس: - وذكر منها- رد السلام...» [رواه البخاري: ١٢٤٠، ومسلم: ٢١٦٢].

وعن أبي شريح رضي قال: قلت: يا رسول الله أخبرني بشيء يوجب لي الجنة، قال: «طِيب الكلام، وبذل السلام، وإطعام الطعام» [رواه ابن حبان في «صحيحه»: ٥٠٤].

وعن أبي أمامة والله عليه الله عليه الله عليه الله من بدأهم بالله من بدأهم بالله من بدأهم بالله من بدأهم بالسلام» [رواه أبو داود: ١٩٧].

أي: أخص الناس برحمة الله وغفرانه والقرب منه في جناته مَن بدأ أخاه المسلم بالسلام عند ملاقاته؛ لأنه السابق إلىٰ ذكر الله، والسلام تحية المسلمين وسنة المرسلين.

وينبغي لكل أحد من المتلاقِيَيْن أن يحرص علىٰ أن يبتدئ بالسلام لهذا الحديث [ينظر: «فيض القدير» (٢/ ٤٤١)].

وعن أبي هريرة وَاللَّهُ عَن رسول الله عَلَيْهُ أنه قال: «يُسلِّم الراكب على الماشي، والماشي على القاعد، والقليل على الكثير» [رواه البخاري: ٦٢٣٣، ومسلم: ٢١٦٠].

وعن عمران بن حصين تلق قال: جاء رجل إلى النبي على فقال: السلام عليكم، فرد عليه، ثم جلس، فقال النبي على: «عشر»، ثم جاء آخر، فقال: السلام عليكم ورحمة الله، فرد عليه، فجلس، فقال: «عشرون»، ثم جاء آخر، فقال: السلام عليكم ورحمة الله وبركاته، فرد عليه، فجلس، فقال: «ثلاثون» [رواه أبو داود: ١٩٥٥].

قوله: «عشر» أي: كُتب له عشر حسنات. «عشرون» أي: كُتب له عشرون حسنة. «ثلاثون» أي: كُتب له ثلاثون حسنة.

وعن أبي هريرة والله عليه عليه الله وعليه الله وعليه الله وعليه الله والله وال

قال الطحاوي بعد روايته لهذا الحديث: «فكان في هذا الحديث أمر من رسول الله على بعض، أذا غاب بعضهم عن بعض، مما في بتجديد السلام من الناس بعضهم على بعض، إذا غاب بعضهم عن بعض، مما ذُكر في هذا الحديث، وذلك أحسن ما يكون من الآداب، وأوصل لما يكون بين الناس، وكذلك كان أصحاب رسول الله على يفعلون بعده».

ثم روى بإسناده عن أنس بن مالك فله قال: «كان أصحاب رسول الله لله على يتماشون، فإذا لقيتهم شجرة أو أكمة تفرقوا يمينًا أو شمالًا، فإذا التقوا مرورًا بها سلّم بعضهم على بعض» «الأكمة» أي: التل.

ثم قال الطحاوي هي: «وفي ذلك ما قد دل علىٰ تمسكهم بآداب رسول الله علي، وأموره رضوان الله عليهم».

وعن الأغر المزني قطعة قال: كان رسول الله على أمر لي بجزء من تمر عند رجل من الأنصار فمطلني به، فكلمت رسول الله على فقال: «اغد معه يا أبا بكر فخذ له تمره»، فوعدني أبو بكر فط المسجد إذا صلينا الصبح، فوجدته حيث وعدني، فانطلقنا، فكلما رأى أبا بكر رجلٌ من بعيد سلم عليه، فقال أبو بكر: أما ترى ما يصيب القوم عليك من الفضل، لا يسبقك إلى السلام أحد، فكنا إذا طلع الرجل بادرناه بالسلام قبل أن يسلم علينا [رواه الطبراني في «المعجم الكبير»: ٨٠٠].

وقال عمار بن ياسر فطي الأنصاف من جمعهن فقد جمع الإيمان: الإنصاف من نفسك، وبذل السلام للعالم، والإنفاق من الإقتار» [«صحيح البخاري» (١/ ١٥)].

قوله: «الإنصاف» أي: العدل وإعطاء الحق لصاحبه. «بذل السلام» أي: إلقاؤه على من يلقاه. «الإنفاق من الإقتار» أي: الإنفاق مع الفقر وقلة المال.

وقال أبو هريرة فريحة (أعجز الناس من عجز في الدعاء، وأبخل الناس من بخل بالسلام» [«صحيح ابن حبان» (١٠/ ٣٤٩)].

#### الثمرات المترتبة على إفشاء السلام:

- أنه سبب لدخول الجنة، بل من موجباتها.
- أنه من أسباب النجاة من عذاب الله تعالى، فإن النبي عَلَيْهُ قد جعله مع صلاة الليل وإطعام الطعام سبب لدخول الجنة بسلام، يعني: بلا سابقة عذاب.
  - أن فيه تأدية لحق المسلم على أخيه المسلم، فهو بهذا طاعة لله تعالىٰ.
- أنه سبب لاكتساب الحسنات، فإن من قال: «السلام عليكم» كُتب له عشر حسنات، ومن قال: «السلام عليكم ورحمة الله» كُتب له عشرون حسنة، ومن قال: «السلام عليكم ورحمة الله وبركاته» كُتب له ثلاثون حسنة.

فَهُ الْمِينَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى

- أنه من أسباب السلامة في الدنيا والآخرة، ففي الدنيا فيه سلامة من العداوات وما يتبعها، وفي الآخرة سلامة من النار.

- أنه من أعظم أسباب انتشار المحبة والألفة بين المسلمين.
- أن فيه تشبهًا بالملائكة، فهو تحيتهم لأهل الجنة، بل وتحية الله تعالىٰ لعباده الصالحين يوم القيامة. قال تعالىٰ: ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوَّا رَبَّهُمْ إِلَى ٱلْجَنَّةِ زُمَرً ۖ حَتَّى إِذَا جَآءُوهَا وَفُيْتِحَتَ أَبُوبُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَتُهَا سَلَمُ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَأَدْخُلُوهَا خَلِدِينَ ﴾ [الزمر: ٧٣].

وقال تعالىٰ: ﴿ يَحِيَّتُهُمْ يَوْمَ يَلْقَوْنَهُ وسَلَهُ أَوْأَعَدَّ لَهُمْ أَجْرًا كَرِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٤٤].

قال ابن كثير على: «قوله: ﴿ يَحِيَّتُهُمْ يَوْمَ يَلْقَوْنَهُ وسَلَمٌ ﴾ الظاهر أن المراد والله أعلم: ﴿ يَحِيَّتُهُمْ ﴾ أي: يوم يسلم عليهم، كما قال على: ﴿ سَلَمٌ ﴾ أي: يوم يسلم عليهم، كما قال تعالى: ﴿ سَلَمٌ قَوْلًا مِن رَبِّ رَحِيمِ ﴾ [يس: ٥٥]» [«تفسير ابن كثير» (٦/ ٤٣٧)].

- أن فيه اقتداء بالأنبياء والمرسلين والصحابة والصالحين من عباد الله.
  - أنه من علامات الإيمان.
- ملقى السلام على غيره من أولى الناس بالله، وكفي بهذا شرفًا ومنزلة.

### الأسباب والوسائل المعينة على إفشاء السلام:

- أن يعرف العبد ما في سلامه على إخوانه من الفضل العظيم، والثواب الكبير الذي سيحصله من كلمات قليلة يتفوه بها.
- أن يعلم أن تركه للسلام علىٰ إخوانه هو تركُّ لحقً من حقوقهم عليه، وتقصير في جانبهم.
  - أن يعلم أن تركه لرد السلام إنما هو معصية يعاقبه الله تعالىٰ عليها.
- أن يعلم العبد أنَّ مِن شرف السلام أنه تحية أهل الجنة بينهم وبين بعضهم البعض، بل وتحية الملائكة لهم عند دخولهم الجنة، وعند دخول الملائكة عليهم

١٥٨ عَنْ الْمُنْ الْمُنْ

وهم مقيمون في الجنة.

- أن يعلم العبد أنَّ السلام هو تحية الله لعباده الصالحين في الآخرة، وكفي بهذا دافعًا يدفع العبد إلىٰ إفشاء السلام، واستعمال هذا الخلق الجليل.

- الاقتداء بسنة النبي عليه وما كان عليه أصحابه، فقد سبق أنهم كانوا يسلم الواحد منهم على الآخر كلما فرقت بينهم شجرة وهم يسيرون، وأنهم كانوا من أحرص الناس على البدء بالسلام.

- أن لا يبدأ المسلم بأي تحية قبل تحية الإسلام: (السلام عليكم، أو السلام عليكم ورحمة الله وبركاته)، ثم يذكر بعدها ما شاء من الكلمات الطيبة.

- أن لا يستبدل المسلم السلام الذي جاء به الشرع بألفاظ دخيلة على المسلمين من الكفار، وعلى المسلم أن يكون معتزًّا بدينه، ويعلم شرف ما أتى به الشرع على غيره.

- توعية المسلمين بأهمية إفشاء السلام؛ لنشر المحبة والألفة بينهم.

- تربية الصغار على السلام وتعوديهم عليه من صغرهم.

- نشر أحكام وآداب السلام بين المسلمين.



## 🦂 ۷۲. تشمیت العاطس 🦟

تشميت العاطس قربة من القربات، وأدب إسلامي رفيع، وهو أحد شعب الإيمان، ومن حقوق المسلم على أخيه المسلم.

ولما كان العاطس قد حصلت له بالعطاس نعمة ومنفعة بخروج الأبخرة المحتقنة في دماغه، التي لو بقيت فيه أحدثت له أمراض عسرة، شُرع له أن يحمد الله علىٰ هذه النعمة، مع بقاء أعضائه علىٰ التئامها وهيئتها بعد هذه الزلزلة، وشُرع لمن سمعه وهو يحمد الله أن يدعو له بالرحمة.

وسُمي الدعاء له بالرحمة تشميتًا له؛ لما يتضمن هذا الدعاء للعاطس بالثبات على طاعة الله، وأن يصرف الله عنه ما يشمت به أعداؤه، وهذا معنى لطيف إذا تنبه له العاطس والمشمِّت انتفعا به، وعظمت عندهما منفعة نعمة العطاس في البدن والقلب، وتبين السر في محبة الله تعالى للعطاس.

### الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أن تشميت العاطس من شعب الإيمان:

عن أبي هريرة وَ عَنْ النبي عَلَيْ قال: «إن الله يحب العطاس، ويكره التثاؤب، فإذا عطس فحمد الله، فحق على كل مسلم سمعه أن يشمته، وأما التثاؤب: فإنما هو من الشيطان، فليرده ما استطاع، فإذا قال: ها، ضحك منه الشيطان» [رواه البخاري: ٦٢٢٣].

وعن أبي هريرة وَ النبي عَن النبي عَلَيْ قال: «إذا عطس أحدكم فليقل: الحمد لله، وليقل له أخوه أو صاحبه: يرحمك الله، فإذا قال له: يرحمك الله، فليقل: يهديكم الله ويصلح بالكم» [رواه البخاري: ٦٢٢٤، ومسلم: ٢٩٩٢].

وعن أبي هريرة والله على المسلم ست». قيل: «حق المسلم على المسلم ست». قيل: ما هن يا رسول الله؟ قال: «إذا لقيته فسلم عليه، وإذا دعاك فأجبه، وإذا استنصحك فانصح لله، وإذا عطس فحمد الله فشمته، وإذا مرض فعده، وإذا مات فاتبعه» [رواه مسلم: ٢٩٩٢].

وعن أنس بن مالك رفي قال: عطس رجلان عند النبي عليه فشمت أحدهما ولم يشمت الآخر، فقيل له، فقال: «هذا حمد الله، وهذا لم يحمد الله» [رواه البخاري: ٢٢٢١، ومسلم: ٢٩٩٢].

وعن أبي بردة قال: دخلت على أبي موسى وهو في بيت بنت الفضل بن عباس، فعطستُ فلم يشمتني، وعطست فشمّتها، فرجعتُ إلى أمي فأخبرتها، فلما جاءها قالت: عطس عندك ابني فلم تشمته، وعطسَتْ فشمتها؟! فقال: إن ابنك عطس، فلم يحمد الله، فلم أشمته، وعطست، فحمدت الله فشمتها، سمعت رسول الله على يقول: «إذا عطس أحدكم فحمد الله، فشمتوه، فإن لم يحمد الله، فلا تشمتوه» [رواه مسلم: ٢٩٩٢].

وعن أبي بردة، عن أبيه أبي موسى الأشعري تطبيق قال: كانت اليهود يتعاطسون عند النبي على الله ويصلح عند النبي على رجاء أن يقول لهم: يرحمكم الله، فكان يقول لهم: «يهديكم الله ويصلح بالكم» [رواه أبو داود: ٥٠٣٨].

قوله: «يتعاطسون»: أي: يطلبون العطسة من أنفسهم، وذلك بأن يفتعلوا العطاس عند النبي على يتمنون أن يقول لهم: يرحمكم الله، فيقول النبي على عند عطاسهم: «يهديكم الله ويصلح بالكم»، ولا يقول لهم: يرحمكم الله؛ لأن الرحمة مختصة بالمؤمنين، بل يدعو لهم بما يصلح بالهم من الهداية والتوفيق للإيمان [ينظر: «مرقاة المفاتيح» (٧/ ٢٩٨٩)].

#### ثمرات تشميت العاطس:

من خلال النصوص السابقة من الكتاب والسنة يمكننا استخلاص ثمرات تشميت العاطس، ومن أهمها:

- محبة الله: إن الله تعالى يحب العطاس لما فيه من الخير أن نجَّىٰ عبده مما لحق ببدنه من الأضرار والأخلاط الداخلية، التي تخرج مع الحركة اللاإرادية لجسم الإنسان عندما يعتريه حدث العطاس، ولما يلحقه من حمد لله تعالىٰ من العاطس، ثم

دعاء الحاضرين له بالرحمة، ثم رد العاطس عليهم بالدعاء لهم بالهداية وإصلاح البال.

- غيظ الشيطان: إن الشيطان الرجيم يزداد غيظًا كلما حصل للمرء المسلم من خير ديني أو دنيوي، والعطس يشمل الخيرين معًا، الدنيوي أن نجئ الله عبده مما لحق

بدنه من الأضرار، والديني بذكر العاطس لله على ودعاء إخوانه له بالرحمة، ودعائه لهم بالهداية وصلاح البال.

- تحصيل المودة والتآلف بين المسلمين: إن من محاسن الشريعة الإسلامية أن شُرع فيها آداب العطاس وتشميت العاطس؛ وأقرَّت بذلك لونًا من ألوان المجاملة الاجتماعية الطيبة، التي من مدلولاتها تأكيد معاني التواصل والمودة، وزيادة معاني المحبة والرحمة، ونفي كل ما يؤدي إلىٰ الجفوة والتقاطع والهجران بين المسلمين.

- نقض العادات الجاهلية: إن الإسلام قد جاء فيما شرعه في آداب تشميت العاطس بما أبطل به اعتقادات الجاهلية التي لم تقم على أساس من عقل أو نقل أو علم، وما نشأ عن هذه الاعتقادات الفاسدة من عادات مستقبحة في الفطرة، ضارة بالحياة، فقد ذكر العلامة ابن القيم هي: أن أهل الجاهلية كانوا يتطيرون بالعطاس ويتشاءمون منه، فلما جاء الله سبحانه بالإسلام، وأبطل رسوله على ما كان عليه أهل الجاهلية من الضلالة، نهى أمته عن التشاؤم والتطير، وشرع لهم أن يجعلوا مكان الدعاء على العاطس بالمكروه الدعاء له بالرحمة. [ينظر: "مفتاح دار السعادة» (٢/ ٢٦٢)].

- ذكر الله على: إن تشميت العاطس فيه ذكر الله، والدعاء للمسلم بالرحمة والمغفرة، وذكر الله تعالى من أفضل القربات.

#### الأسباب والوسائل المعينة على تشميت العاطس:

- أن يعلم المسلم أن تشميت العاطس حق للمسلم على أخيه المسلم، وأنه من شعب الإيمان، ومن الطاعات المأمور جها.
- الإخلاصُ وقصدُ اللهِ تعالىٰ بالعبادة، فعندما يتذكر المسلم أنه يقصد بتشميت

العاطس وجه الله وحده؛ يسهل ذلك عليه وينشط للقيام به ولا يتهاون فيه.

- تقوى الله رضا الله على الله عمل رشيد يرجو به رضا الله جل وعلا في دينه ودنياه.
  - معرفة هدي النبي علية وصحابته الكرام في العطاس والاقتداء بهم في ذلك.
- مصاحبة الصالحين وحضور مجالسهم، فإنها مما يعين علىٰ تشميت العاطس، فتراهم يسارعون إلىٰ تشميت العاطس إذا حمد الله، وذلك لمعرفتهم بحق المسلم علىٰ الباع السنة.
- البعد عن رفقاء السوء ومجالس أهل المعاصي؛ فهم لا يذكرون الله إلا قليلًا، ولا يعرفون معروفًا ولا ينكرون منكرًا، ولا يعرفون هذا الخلق القويم والأدب النبوي الكريم.



# 🦟 ٧٣. الإصلاح بين الناس 🦟

الإصلاح بين الناس عمل عظيم، فَرَّطَ فيه كثير من المسلمين؛ لأن توثيق عُرىٰ المحبة بين المسلمين، وتصفية القلوب من الغل والحقد والحسد، والحرص على ما يجلب المودة والتآلف والتناصر والتعاضد، وتجنب ما يوغر الصدور ويورث العداوة – واجب تقتضيه الأخوة الإيمانية، والإيمان لا يكون تامًّا إلا به. والإصلاح بين الناس صفة أخلاقية فاضلة تصدر عن إنسان نبيل يحب الخير.

وحقيقة الإصلاح بين الناس هو: إزالة أسباب الخصام والعداوة والشقاق، وبث التسامح والعفو والتراضى، وسد باب الخلافات بين المسلمين.

الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أن الإصلاح بين الناس من شعب الإيمان:

قال تعالىٰ: ﴿ لَا خَيْرَ فِي كَثِيرِ مِن نَجْوَلِهُ مَ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْمَعُ رُوفٍ أَوْ إَصْلَجٍ بَيْنَ ٱلنَّاسِ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ ٱبْتِغَاآءَ مَرْضَاتِ ٱللَّهِ فَسَوْفَ نُوْتِيهِ أَجْرًا ﴾ [النساء:١١٤].

﴿ نَجُولُهُمْ ﴾: حديثهم سرًّا.

وقال تعالىٰ: ﴿ وَإِن طَآبِهِ مَنَ اللَّمُؤْمِنِينَ اَقْتَتَكُواْ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُمَا فَإِنْ بَغَتْ إِحْدَاهُمَا عَلَى اللَّهُ خُرَىٰ فَقَتِكُواْ اللَّهِ بَيْنَهُمَا بِالْعَدُلِ وَأَقْسِطُواً إِنَّ أَمْرِ اللَّهَ فَإِن فَآءَتْ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُمَا بِالْعَدُلِ وَأَقْسِطُواً إِنَّ اللَّهَ لَعَلَوْ اللَّهَ لَعَلَوا اللَّهَ لَعَلَكُم تُرْحَمُونَ ﴾ اللَّهَ يُحِبُ الْمُقْسِطِينَ ۞ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ أَخَوَيَهُ كُمْ وَاتَقُواْ اللَّهَ لَعَلَكُم تُرْحَمُونَ ﴾ الله المحرات: ٩ - ١٠].

وقال سبحانه: ﴿ يَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَنفَالِ قُلِ ٱلْأَنفَالُ لِلَّهِ وَٱلرَّسُولِ فَٱتَّـ قُواْ ٱللَّهَ وَأَصْلِحُواْ ذَاتَ بَيْنِكُمْ وَأَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ وَإِن كُنتُ م مُّؤْمِنِينَ ﴾ [الأنفال: ١].

عن أبي الدرداء والمحقة؟» قال: قال رسول الله عليه: «ألا أخبركم بأفضل من درجة الصيام والصلاة والصدقة؟» قالوا: بلي، يا رسول الله قال: «إصلاح ذات البين، وفساد

ذات البين الحالقة» [رواه أبو داود: ٤٩١٩]. «ذات البين»: أي أحوال بينكم يعني ما بينكم من الأحوال ألفة ومحبة. «الحالقة»: أي هي الخصلة التي من شأنها أن تحلق الدين وتستأصله كما يستأصل الموسئ الشعر.

عن أم كلثوم بنت عقبة نطق : أنها سمعت رسول الله على يقول: «ليس الكذاب الذي يصلح بين الناس، فينمي خيرا، أو يقول خيرا» [رواه البخاري: ٢٦٩٧، ومسلم: ٢٦٠٥]. «ليس الكذاب»: لأن هذا الكذب يؤدي إلىٰ الخير، وهو قليل أيضا.

قال الخطابي: «فيه: الرخصة لأن يقول في الإصلاح بين المسلمين ما لم يسمعه من الذكر الجميل، والقول الحسن». [أعلام الحديث (٢/ ١٣١٥)].

وقال ابن شهاب: «ولم أسمع يرخص في شيء مما يقول الناس كذب، إلا في ثلاث: الحرب، والإصلاح بين الناس، وحديث الرجل امرأته، وحديث المرأة زوجها». [دليل الفالحين لطرق رياض الصالحين (٢/ ٣٢٢)].

وعن أبي هريرة وَ قَالَ: قال رسول الله وَ الله و ا

وعن سهل بن سعد الساعدي رَفِي الله عَلَيْ الله عَلَيْ بلغه أن بني عمرو بن عوف كان بينهم شر، فخرج رسول الله عَلَيْ يصلح بينهم في أناس معه [رواه البخاري: ١٢١٨، ومسلم: ٤٢١].

وعن عمر بن الخطاب رَفِي قال: «ردوا الخصوم حتى يصطلحوا، فإنَّ فَصْل القضاء يورث الضغائن بين الناس» [رواه عبد الرزاق في «المصنف» (٨/ ٣٠٣)].

### ثمرات الإصلاح بين الناس:

يتضح لنا من خلال نصوص الكتاب والسنة السابقة أن للإصلاح بين الناس ثمرات عديدة منها:

- الأجر العظيم والثواب الجزيل ومغفرة الذنوب.

- الصلح بين الناس يعدل أجر المجاهد في سبيل الله؛ فعن عبد الله بن حبيب بن أبي ثابت قال: كنت جالسًا مع محمد بن كعب القرظي، فأتاه رجل فقال له القوم: أين كنت؟ فقال: أصلحت بين قوم، فقال محمد بن كعب: أصبت، لك مثل أجر المجاهدين، ثم قرأ: ﴿ لَا حَيْرَ فِي كَثِيرِ مِن نَجُّولُهُمْ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْمَعُرُوفٍ أَوْ السَاء: ١٤٤] [رواه ابن أبي حاتم في «التفسير» (٤/ ١٠٦٥)].

- يستوجب الإصلاح بين الناس الثناء الحسن؛ فقد أثنىٰ النبي علىٰ الحسن بن على طيع الله الله أن يصلح به بين فئتين بن على طيعتين من المسلمين» [رواه البخاري: ٢٧٠٤].

- الإصلاح بين الناس أفضل من درجة الصيام والصلاة والصدقة؛ فعن أبي الدرداء والصدقة؛ فعن أبي الدرداء والصلاة قال: قال رسول الله والصلاة والصلاة والصدقة؟ قال: قال: «إصلاح ذات البين» [رواه أبو داود: ٤٩١٩].
- الصلح بين المسلمين يثمر الألفة والمحبة مكان الفرقة والاختلاف، كما أنه يستأصل داء النزاع قبل أن يستفحل، ويحقن الدماء التي تراق بين الطوائف المتنازعة.
- أنه يحافظ علىٰ استقرار الأسرة لاسيما الإصلاح بين الزوجين، وبالتالي يستقر المجتمع بأسره.

#### الأسباب والوسائل المعينة على الصلح بين الناس:

- الإخلاصُ وقصدُ اللهِ تعالىٰ بالعبادة، فعندما يتذكر المسلم أنه يقصد بالإصلاح بين الناس وجهَ الله وحده؛ يسهل ذلك عليه وينشط للقيام به.

- ابتغاء الأجر والثواب من الله سبحانه وتعالىٰ في الآخرة، فيتذكر ما أعده الله تعالىٰ لعباده المؤمنين -المتصفين هذه الشعبة وغيرها- في الآخرة من الأجر والثواب.

- الاستعانة بالله تعالى، فلا يعين العبد على الطاعة إلا الله تعالى، وكلما وجد العبد في نفسه مشقة لأداء طاعة من الطاعات فعليه أن يتوجه إلى الله تعالى بالدعاء أن ييسر له فعل الطاعات وأن يعينه عليها.



## 🗯 ۷۶. الشهادة بالحق

إن من أمانة الكلمة شهادة الحق، وقد ورد الحث على ذلك في لسان الشرع، والتحذير من شهادة الزور، وما ذلك إلا لما في الشهادة بالحق من حفظ الحقوق، ولما في كتمها فضلًا عن تغييرها من ضياع هذه الحقوق، فعلى المسلم أن يحذر من الوقوع في مثل هذا الأمر العظيم.

وحقيقة الشهادة بالحق: أن يخبر المرء بما يعلمه على وجهه، سواء كان عِلمُه له بطريق السمع أو البصر، أو حتى بطريق إخبار غيره له، وهو ما يسمى بالشهادة على الشهادة.

فمن رأى من يسرق أو يزني أو نحو ذلك، أو أُشهد على دَين أو زواج، وجب عليه أن يشهد بذلك إذا ما طُلب منه ذلك؛ إقامة للحقوق ودفعًا للمظالم، بل يستحب له أن يحضر بنفسه للشهادة ولو لم يُطلب منه، خصوصًا إذا ما كان الأمر يتعلق بحقوق الناس، أما إذا كان الأمر يتعلق بحق الله تعالى كرؤيته من يشرب الخمر مثلًا، فإنه قد يكون الأولى أن يستر عليه.

## الأدلة على أن الشهادة بالحق من شعب الإيمان:

١٤٦٨ فَيْهُوْكُمْرَ شُعَيْنِ الْأَيْتَ الْ

قال ابن كثير هِ : «قوله ﴿ وَاسْتَشْهِدُواْ شَهِيدَيْنِ مِن رِّجَالِكُمْ ۖ هُم بالإشهاد مع الكتابة لزيادة التوثقة ﴿ فَإِن لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلُ وَالْمَرَأَتَانِ ﴾ وهذا إنما يكون في الأموال وما يُقصد به المال، وإنما أقيمت المرأتان مقام الرجل لنقصان عقل المرأة. وقوله: ﴿ مِمَّن تَرْضَوْنَ مِنَ ٱلشُّهَكَآءِ ﴾ فيه دلالة على اشتراط العدالة في الشهود. وقوله: ﴿ وَمَن تَرْضَوْنَ مِنَ ٱلشُّهَكَآءِ ﴾ فيه دلالة على اشتراط العدالة في الشهود. وقوله: ﴿ أَن تَضِلَ إِحْدَنهُ مَا ٱلْأُخْرَىٰ ﴾ أن تَضِلَ إِحْدَنهُ مَا ٱلْأُخْرَىٰ بما وقع به الإشهاد.

وقوله: ﴿ وَلَا يَأْبَ ٱلشُّهَدَآءُ إِذَا مَادُعُواْ ﴾ أي: إذا دُعوا للأداء؛ فإذا دُعي الشاهد لأداء الشهادة فعليه الإجابة إذا تعينت، وإلا فهو فرض كفاية، والله أعلم.

وقوله: ﴿ وَلَا تَسْعَمُواْ أَن تَكْتُبُوهُ صَغِيرًا أَوْ كَبِيرًا إِلَىٰٓ أَجَلِهِ ٤﴾ أي: لا تملوا أن تكتبوا الحق على أي حال كان من القلة والكثرة ﴿ إِلَىٰٓ أَجَلِهِ ٤﴾. وقوله: ﴿ ذَلِكُمْ أَقْسَطُ عِندَ اللّهِ وَأَقْوَمُ لِلشَّهَادَةِ وَأَدْنَى أَلّا تَرْتَابُواْ ﴾ أي: هذا الذي أمرناكم به من الكتابة للحق إذا كان مؤجلًا هو ﴿ أَقْسَطُ عِندَ اللّهِ ﴾ أي: أعدل ﴿ وَأَقْوَمُ لِلشَّهَادَةِ ﴾ أي: أثبت للشاهد إذا وضع خطه ثم رآه تذكر به الشهادة، لاحتمال أنه لو لم يكتبه أن ينساه، كما هو الواقع غالبًا ﴿ وَأَدْنَى ٓ أَلّا تَرْتَابُواْ ﴾ وأقرب إلى عدم الريبة، بل ترجعون عند التنازع إلى الكتاب الذي كتبتموه، فيفصل بينكم بلا ريبة.

وقوله: ﴿ إِلَّا أَن تَكُونَ تِجَارَةً حَاضِرَةً تُدِيرُونَهَا بَيْنَكُرُ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَلَّا تَكُتُبُوهَا ﴾ أي: إذا كان البيع بالحاضر يدًا بيد، فلا بأس بعدم الكتابة لانتفاء المحذور في تركها.

وقوله تعالى: ﴿وَأَشَهِدُواْ إِذَاتَبَايَعْتُمْ ﴾ يعني: أشهدوا على حقكم إذا كان فيه أجل أو لم يكن، فأشهدوا على حقكم على كل حال، وهذا الأمر محمول عند الجمهور على الإرشاد والندب، لا على الوجوب. وقوله: ﴿ وَلَا يُضَارَ كَاتِبٌ وَلَا شَهِيدٌ ﴾ معناه: لا يضار الكاتب ولا الشاهد، فيكتب هذا خلاف ما يملى، ويشهد هذا بخلاف ما سمع،

أو يكتم الشهادة بالكلية.

وقوله: ﴿ وَإِن تَفَعَلُواْ فَإِنَّهُ وَفُسُوقُ بِكُمْ ﴾ أي: إن خالفتم ما أُمرتم به، وفعلتم ما نُهيتم عنه، فإنه فسق كائن بكم، أي: لازم لكم لا تحيدون عنه ولا تنفكون عنه» [ "تفسير ابن كثير » (١/ ٧٢٤ وما بعدها) بتصرف واختصار].

وقال سبحانه: ﴿وَلَا تَكْتُمُواْ ٱلشَّهَادَةَ ۚ وَمَن يَكْتُمُهَا فَإِنَّهُ وَ ءَاثِمٌ قَلْبُهُ ۗ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٨٣].

قال السعدي هي: «﴿ وَلَا تَكْتُمُواْ ٱلشَّهَادَةَ ﴾ لأن الحق مبني عليها، لا يثبت بدونها، فكتمها من أعظم الذنوب؛ لأنه يترك ما وجب عليه من الخبر الصدق ويخبر بضده وهو الكذب، ويترتب علىٰ ذلك فوات حق من له الحق، ولهذا قال تعالىٰ: ﴿ وَمَن يَكُتُمُهَا فَإِنَّهُ وَاللَّهُ مِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ [«تفسير السعدي» (ص: ١٢٠)].

وقال تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُواْ قَوَّمِينَ بِٱلْقِسْطِ شُهَدَآءَ لِلَّهِ وَلَوْ عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ أَوِ الْوَلِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ ۚ إِن يَكُنْ غَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا فَٱللَّهُ أَوْلَى بِهِمَا فَلَا تَتَبِعُواْ ٱلْهَوَىٰ أَن تَعَدِلُواْ وَان تَعْدِلُواْ وَان يَكُنُ عَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا فَٱللَّهُ أَوْلَى بِهِمَا فَلَا تَتَبِعُواْ ٱلْهَوَىٰ أَن يَكُنُ أَوْ فَقِيرًا فَاللَّهُ وَلَا تَتَبِعُواْ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾ [النساء: ١٣٥].

قال ابن كثير هج: «يأمر تعالىٰ عباده المؤمنين أن يكونوا قوَّامين بالقسط، أي: بالعدل، فلا يعدلوا عنه يمينًا ولا شمالًا، ولا تأخذهم في الله لومة لائم، ولا يصرفهم عنه صارف، وأن يكونوا متعاونين متساعدين متعاضدين متناصرين فيه.

وقوله: ﴿ شُهَدَآءَ لِللَّهِ ﴾ أي: ليكن أداؤها ابتغاء وجه الله، فحينئذ تكون صحيحة عادلة حقًا، خالية من التحريف والتبديل والكتمان؛ ولهذا قال: ﴿ وَلَوْ عَلَىٰ أَنفُسِكُم ﴾ أي: اشهد الحق ولو عاد ضرره عليك، وإذا سئلت عن الأمر فقل الحق فيه، وإن كان مضرةً عليك، فإن الله سيجعل لمن أطاعه فرجًا ومخرجًا من كل أمر يضيق عليه.

وقوله: ﴿ أُوِ ٱلْوَالِدَيْنِ وَٱلْأَقَرَبِينَ ﴾ أي: وإن كانت الشهادة على والديك وقرابتك، فلا تراعهم فيها، بل اشهد بالحق وإن عاد ضرره عليهم، فإن الحق حاكم على كل أحد، وهو مقدم على كل أحد.

وَ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّالِي مِنْ اللَّهُ مِنْ

وقوله: ﴿إِن يَكُنْ غَنِيًّا أَوْفَقِيرًا فَٱللَّهُ أَوْلَى بِهِمَا ﴾ أي: لا ترعاه لغناه، ولا تشفق عليه لفقره، الله يتولاهما، بل هو أولى بهما منك، وأعلم بما فيه صلاحهما.

وقوله ﴿فَلَا تَنَبِعُواْ ٱلْهَوَىٰ أَن تَعَدِلُواْ ﴾ أي: فلا يحملنكم الهوى والعصبية وبغضة الناس إليكم، على ترك العدل في أموركم وشؤونكم، بل الزموا العدل على أي حال كان، كما قال تعالى: ﴿وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَىٰۤ أَلَّاتَعُدِلُواْ أُعْدِلُواْ هُوَ أَقَرَبُ لِلتَّ قُوكِ فَي المائدة: ٨].

وقوله: ﴿ وَإِن تَاْوَا أَوْ تُعْرِضُوا ﴾ ﴿ تَاْوَا ﴾ أي: تحرفوا الشهادة وتغيروها. و«الإعراض» هو: كتمان الشهادة وتركها، قال الله تعالىٰ: ﴿ وَمَن يَكُتُمُهَا فَإِنَّهُ وَاثِمُ وَالإعراض وَالبَيْرَةُ وَاللَّهُ وَالْمَالِمُ وَمَنْ يَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾ ولهذا توعدهم الله بقوله: ﴿ فَإِنَّ اللّهُ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾ أي: وسيجازيكم بذلك ("تفسير ابن كثير" (٢/ ٤٣٣)) باختصار].

وقال تعالى: ﴿ يَآ أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُواْ قَوَّمِينَ لِلّهِ شُهَدَآءَ بِٱلْقِسْطِ ﴾ [المائدة: ٨]. وقال أيضًا: ﴿ يَآ أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ شَهَدَهُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمُوْتُ حِينَ ٱلْوَصِيَّةِ وَقَالَ أَيضًا وَقَالَ أَيضًا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ شَهَدَهُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمُوْتُ حِينَ ٱلْوَصِيَّةِ الْمُوْتِ فَقَالَ مِنْكُمُ أَوْءَاخُرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ إِنْ أَنتُمْ ضَرَبَتُ مَ فِي ٱلْأَرْضِ فَأَصَابَتَكُمُ مُصِيبَةُ ٱلْمُوْتِ تَعَيْرُهُ إِنْ أَنتُمْ ضَرَبَتُ مَ لَا نَشْتَرِى بِهِ عَمْنَا وَلَوْكَانَ ذَاقُرْبَى وَلَا تَعْبُسُونَهُ مَا مِنْ بَعْدِ ٱلصَّلَوةِ فَيُقْسِمَانِ بِٱللّهِ إِنِ ٱرْتَبَتُمُ لَا نَشْتَرِى بِهِ عَمْنَا وَلَوْكَانَ ذَاقُرْبَى وَلَا نَكُتُ مُ شَهَدَةُ ٱللّهِ إِنَّا إِذَا لَيْمِنَ ﴾ [المائدة: ١٠٦].

قال السعدي هي: «يخبر تعالى خبراً متضمناً للأمر بإشهاد اثنين على الوصية، إذا حضر الإنسان مقدماتُ الموت وعلاماته، فينبغي له أن يكتب وصيته، ويشهد عليها اثنين ذوي عدل ممن تُعتبر شهادتهما ﴿أَوْءَاخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ أَي: من غير أهل دينكم، من اليهود أو النصارى أو غيرهم، وذلك عند الحاجة والضرورة وعدم غيرهما من المسلمين.

﴿ إِنْ أَنتُمْ ضَرَبْتُ مَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ أي: سافرتم فيها ﴿ فَأَصَابَتَكُمُ مُّصِيبَةُ ٱلْمَوْتِ ﴾ أي: فأشهدوهما، ولم يأمر بشهادتهما إلا لأن قولهما في تلك الحال مقبول، ويؤكّد عليهما

بأن يُحبسا ﴿ مِنْ بَعْدِ ٱلصَّلَوةِ ﴾ التي يعظمونها ﴿ فَيُقْسِمَانِ بِٱللَّهِ ﴾ أنهما صدقا وما غيَّرا ولا بدَّلا هذا ﴿ إِنِ ٱرْتَبْتُمْ ﴾ في شهادتهما، فإن صدقتموهما، فلا حاجة إلى القسم بذلك.

ويقو لان: ﴿لَانَشُتَرِى بِهِ ﴾ أي: بأيماننا ﴿تُمَنَا ﴾ بأن نكذب فيها، لأجل عرض من الدنيا. ﴿ وَلَوْ كَانَ ذَاقُرْ فِي ﴾ فلا نراعيه لأجل قربه منا ﴿ وَلَا نَكُنُ مُشَهَدَةَ ٱللَّهِ ﴾ بل نؤديها على ما سمعناها ﴿ إِنَّا إِذَا ﴾ أي: إن كتمناها ﴿ لَمِنَ ٱلْآثِمِينَ ﴾ » [ «تفسير السعدي » (ص: ٢٤٦)].

و قال: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُم بِشَهَدَاتِهِمْ قَابِمُونَ ١٠٠٠ [المعارج: ٣٣].

قال الطبري هي: «يقول: والذين لا يكتمون ما استُشهدوا عليه، ولكنهم يقومون بأدائها، حيث يلزمهم أداؤها، غير مغيَّرة ولا مبدَّلة» [«تفسير الطبري» (٢٣/ ٢٧٧)].

وعن زيد بن خالد الجهني رَفِي الله أن النبي عَلَيْهُ قال: «ألا أخبر كم بخير الشهداء؟ الذي يأتى بشهادته قبل أن يُسألها» [رواه مسلم: ١٧١٩].

قال النووي هجه: «المراد بهذا الحديث محمول على من عنده شهادة لإنسان بحق، ولا يعلم ذلك الإنسان أنه شاهد: فيأتي إليه فيخبره بأنه شاهد له» [«شرح مسلم» (۱۲/ ۱۷)].

وعن عمارة بن خزيمة أن عمه حدثه، وهو من أصحاب النبي على: أن النبي على المتاع فرسًا من أعرابي، فاستتبعه النبي على ليقضيه ثمن فرسه، فأسرع النبي على المشي وأبطأ الأعرابي، فطفق رجال يعترضون الأعرابي فيساومونه بالفرس، ولا يشعرون أن النبي على ابتاعه، فنادئ الأعرابي رسول الله على فقال: إن كنت مبتاعًا هذا الفرس وإلا بعته، فقام النبي على حين سمع نداء الأعرابي فقال: «أو ليس قد ابتعته منك؟» فقال الأعرابي: لا، والله ما بعتكه، فقال النبي على: «بلى قد ابتعته منك»، فطفق الأعرابي يقول: هلم شهيدًا، فقال خزيمة بن ثابت: أنا أشهد أنك قد بايعته، فأقبل النبي على على خزيمة فقال: «بم تشهد؟» فقال: بتصديقك يا رسول الله، فجعل رسول الله على شهادة خزيمة بشهادة رجلين [رواه أبو داود: ٣٦٠٧]. «ابتاع» أي: اشترئ. «فاستتبعه» أي: أمره

وَمُهُوْعَ رَشُعَالِ الْمُعَالِ الْمُعَالِ الْمُعَالِ الْمُعَالِ الْمُعَالِ الْمُعَالِ الْمُعَالِ الْمُعَالِ ا

أن يتبعه إلى مكانه.

وعن أنس بن مالك رَفِي قال: قال رسول الله عَلَيْهِ: «ألا أنبئكم بأكبر الكبائر؟ شهادة الزور» [رواه البخاري: ٩٧٧، ومسلم: ٨٨].

وعن النعمان بن بشير على قال: سألَتْ أمي أبي بعض الموهبة لي من ماله، فوهبها لي، فقالت: لا أرضى حتى تُشهد النبي على فأخذ بيدي وأنا غلام، فأتى بي النبي على فقال: إن أمه بنت رواحة سألتني بعض الموهبة لهذا، قال: «ألك ولد سواه؟»، قال: نعم، قال: «لا تُشهدني على جور» [رواه البخاري: ٢٦٥٠، ومسلم: ١٦٢٣]. «جور» أي: ظلم.

#### الثمرات المترتبة على الشهادة بالحق:

- إقامة الشهادة من طاعة الله تعالى واستجابة أوامره، ففيها مرضاة للرب تعالى.
  - أنها مخالفة للهوئ والشيطان.
- أنها إقامة للعدل، وهو من أهم شعب الإيمان، وبه قامت السماوات والأرض، وبالعدل تقوى الأمم ويُكتب لها البقاء.
- أنها مما يدفع الله بها كثيرًا من المظالم التي قد تقع على بعض الناس، من هضم حقوقهم ممن لا يخشون الله تعالى.
  - أنها تعين على أداء الحقوق إلى أهلها.
  - المسلم الذي يؤدي الشهادة على وجهها يطمئن قلبه ويُرضى ربه.
    - إقامة الشهادة علامة الجرأة في الحق، ودليل القوة في الدين.
  - في إقامة الشهادة بالحق حفظ لحقوق الله تعالى وإقامة لحدوده التي شرعها.
    - أنها سبب في حماية الأعراض والأنساب.

## الأسباب والوسائل التي تعين على إقامة الشهادة بالحق:

- تقوى الله تعالى، والخوف من عقابه الذي أعده لمن كتم الشهادة، أو شهد بالزور.

- عدم الاستحياء من الحق خصوصًا حين تكون الشهادة على أحد الأقرباء أو الوالدين، فينبغي على المسلم ألا يقدم رضا أحد من الخلق على رضا الله تعالى.
- أن يعلم العبد أنه إن أرضىٰ الناس بسخط الله، سخط الله عليه وأسخط عليه الناس، وأنه إن قدم رضا الله تعالىٰ علىٰ رضىٰ المخلوق رضي عنه وأرضىٰ عنه المحلوق؛ فعن عائشة والت: «من التمس رضىٰ الله بسخط الناس رضىٰ الله عنه وأرضىٰ الناس عنه، ومن التمس رضا الناس بسخط الله سخط الله عليه، وأسخط عليه الناس» [رواه أبو داود في «الزهد»: ٣١٥].
- على المسلم أن يتيقن أن الجزاء من جنس العمل، فالشهادة بالحق فيها نصرة للمظلوم، وتركها خذلان له، فمن خذل مسلمًا خذله الله تعالىٰ في موطن يحب فيه نصرته.





## ٧٥. إماطة الأذي عن الطريق



إنَّ إماطة الأذى عن الطريق من الأخلاق الطيبة السامية، والتي تعد من محاسن التشريع الإسلامي، وهي باب من أبواب الخير التي يقصد بها المسلم طاعة الله تعالى، وبها ينال العبد المؤمن رضا الله تعالى، وفي السنة الشريفة بيانٌ لفضل من تحلَّىٰ بهذه الخصلة الطيبة، فإماطةُ الأذىٰ عن الطريق مورد من موارد الصدقات، ومن السبل الميسرة للطاعات، ومن الأسباب التي يتحصل بها العبد علىٰ رضوان الله وررحمته ومغفرته.

وإنَّ إماطة الأذى عن الطريق تشمل إزالة كل ما هو مؤذٍ من الطريق، سواء كان مؤذيًا برائحته الكريهة، أو بمنظره القبيح، أو بإمكانية أن ينزلق به إنسان، أو ينجرح به أحد، أو كان معرقلًا لحركة السير في طريق المارة؛ مثل الحجارة الكبيرة أو الأشواك أو الزجاج أو الأشجار المقطوعة، أو الحفرة في وسط الطريق والتي يُخشىٰ أن يسقط فيها أعمىٰ أو صغير أو دابة.

# الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أن إماطة الأذى عن الطريق من شعب الإيمان:

عن أبي هريرة والله على قال: قال رسول الله على «الإيمان بضع وسبعون -أو بضع وستون - شعبة، فأفضلها قول لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق، والحياء شعبة من الإيمان» [رواه مسلم: ٣٥].

وعن أبي ذر فَاقَ ، عن النبي عَلَيْ قال: «عُرِضت عليَّ أعمال أمتي حسنها وسيئها، فوجدت في محاسن أعمالها الأذى يُماط عن الطريق...» [رواه مسلم: ٥٥٣]. «يُماط» أي: يزال.

وعن عبد الله بن عمرو فطي قال: قال رسول الله وعلي: «أربعون خصلة أعلاهن منيحة العنز، ما من عامل يعمل بخصلة منها رجاء ثوابها، وتصديق موعودها، إلا أدخله

الله بها الجنة» قال حسان بن عطية هج وهو راوي الحديث: فعددنا ما دون منيحة العنز، من: رد السلام، وتشميت العاطس، وإماطة الأذى عن الطريق، ونحوه فما استطعنا أن نبلغ خمس عشرة خصلة [رواه البخاري: ٢٦٣١].

خصلة: صفة. «منيحة العنز» أي: أنثى المعز تُعطَىٰ ليُنتفَع بلبنها وصوفها ثم تُردُّ. «تصديق موعودها» أي: مصدِّقًا بما وعد الله تعالىٰ عليها من الأجر. «تشميت العاطس» أن يقول له: يرحمك الله.

وعن أبي هريرة وَ أَن رسول الله وَ قَال: «بينما رجل يمشي بطريق وجد غصن شوك على الطريق فأخّره، فشكر الله له فغفر له» [رواه البخاري: ٢٥٢، ومسلم: ١٩١٤]. «فأخّره» أي: أزاله ونحّاه عن الطريق. «فشكر الله له» أي: رضي فعله ذلك وأثابه عليه بالمغفرة والأجر والثناء الجميل.

وعن أبي هريرة وَالله عَلَى قال: قال رسول الله وعن أبي هريرة وَالله عَلَى قال: قال رسول الله وعن أبي هريرة وَالله لأنتحين هذا عن المسلمين لا يؤذيهم، فأُدخِل الجنة» [رواه مسلم: ١٢٨/ ١٩١٤].

وعن أبي هريرة وَ النبي عَلَيْهِ قال: «لقد رأيت رجلًا يتقلب في الجنة، في شجرة قطعها من ظهر الطريق، كانت تؤذي الناس» [رواه مسلم: ١٩١٤/ ١٢٩].

«يتقلب في الجنة» أي: يتنعَّم في الجنة بملاذها بسبب قطعه الشجرة.

وعن أبي هريرة وَأَنِي قال: قال رسول الله عَلَيْةِ: «... وتميط الأذى عن الطريق صدقة» [رواه مسلم: ١٠٠٩].

وعن أبي برزة الأسلمي وطن قال: قلت: يا نبي الله علمني شيئًا أنتفع به، قال: «اعزل الأذي عن طريق المسلمين» [رواه مسلم: ٢٦١٨].

#### ثمرات إماطة الأذى عن الطريق:

من خلال النصوص السابقة من الكتاب والسنة يمكننا استخلاص ثمرات إماطة

الْمُكَانِّ الْمُكَانِّ الْمُكَانِّ الْمُكَانِّ

# الأذي عن الطريق، وهي:

- إن إماطة الأذى عن طريق الناس من الوسائل التي تعين على زيادة الإيمان في قلب العبد المؤمن؛ لكونه شعبة من شعب الإيمان.
- المؤمن محب للخير للمسلمين، فهو يزيل الأذي من طريقهم حتى لا يتأذوا به، وهذا يؤدي إلى غرس مشاعر الود والمحبة بينه وبين الناس أجمعين.
- إماطة الأذى عن الطريق من أهم الأسباب التي تعمل على تقوية روابط التكاتف والتآخي بين أفراد المجتمع؛ إذ إن القيام بهذا الخلق الإسلامي العظيم من شأنه عموم روح الود والرحمة والصفاء والمحبة بين طبقات المجتمع، ويعمل على وأد بذور الشقاق والاختلاف.
- إماطة الأذى عن الطريق من أهم الأسباب التي ينال العبد بها مغفرة الله سبحانه وتعالى، ومن أسباب دخول الجنة.
  - أنها من باب التعاون على البر والتقوى.
- أن إماطة الأذى عن الطريق، فيه من النظافة والجمال الذي يحث عليهما الإسلام.

# الأسباب والوسائل المعينة على إماطة الأذي عن الطريق:

- أن لا يحتقر المسلم أيًّا من أفعال الخير، حتى وإن كانت في أعين بعض الناس يسيرة، مثل إماطة الأذى عن الطريق؛ فإن لها ثمرات جليلة من أهمها المغفرة ودخول الجنة؛ فعن أبي ذر في قال: قال لي النبي في النبي المعروف شيئًا، ولو أن تلقى أخاك بوجه طلق» [رواه مسلم: ٢٦٢٦]. «طلق» أي: منبسط مبتسم.
- الإخلاصُ وقصدُ اللهِ تعالىٰ بالعبادة، فعندما يتذكر المسلم أنه يقصد بإماطة الأذىٰ عن الطريق وجهَ الله وحده؛ يسهل ذلك عليه وينشط للقيام به.
- ابتغاء الأجر والثواب من الله سبحانه وتعالىٰ في الآخرة، فيتذكر ما أعده الله

مِنْ الْمُكِنَّانِ الْمُكِنَّانِ الْمُكَنَّانِ الْمُكَنَّانِ الْمُكَنَّانِ الْمُكَنَّانِ الْمُكَنَّانِ الْمُكَنَّانِ الْمُكَنِّ

تعالىٰ لعباده المؤمنين -المتصفين بهذه الشعبة وغيرها- في الآخرة من الأجر والثواب.

- الاستعانة بالله تعالى، فلا يعين العبد على الطاعة إلا الله تعالى، وكلما وجد العبد في نفسه مشقة لأداء طاعة من الطاعات فعليه أن يتوجه إلى الله تعالى بالدعاء أن ييسر له فعل الطاعات وأن يعينه عليها.
- تقوى الله رضا الله على عمل رشيد يرجو به رضا الله جل وعلا في دينه و دنياه.
  - معرفة الأدلة الشرعية التي تحث على إماطة الأذى عن الطريق.
- مجالسة العلماء والمصلحين والصالحين ومصاحبتهم والتعاون معهم في القيام بأعمال الخير والبر وسائر الأعمال الصالحة، ومنها إماطة الأذي عن الطريق.



<u>مِنْ وَيُرَّيُّ شَعْبُ الْمُكَانِّ</u> الْمُكَانِّ

# 🧯 ٧٦. العفو عن الناس 🛸

العفو عن الناس من صفات الكرام، ومن محاسن الأخلاق، وهو دليل على حسن إسلام صاحبه، وسبيل إلى رفعته في الدنيا، ونيل الأجر والدرجات العليا في الآخرة، وهو سبب من أسباب قوة المجتمع وتآلف أفراده.

والعفو عن الناس هو ترك معاقبة المخطئ منهم والتجاوز عنه مع المقدرة عليه، ومنه العفو عن ومنه العفو عن العضو عن بعض الحقوق وتنازل العبد عنها ابتغاء مرضاة الله، ومنه العفو عن المشركين وأهل الكتاب عند ضعف المسلمين في بعض الأوقات أو الأماكن.

# ومن الأدلة الشرعية المتعلقة بالعفو عن الناس:

قال الله تعالىٰ: ﴿ وَلَا يَأْتَلِ أُولُواْ ٱلْفَضْلِ مِنكُو وَٱلسَّعَةِ أَن يُؤَثُواْ أُولِى ٱلْقُرْبَى وَٱلْمَسَكِينَ وَٱلْمُهَجِرِينَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهَ وَلَيْعَفُواْ وَلْيَصْفَحُوَّا أَلَا تَحِبُّونَ أَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لَكُو وَٱللَّهُ عَفُورٌ تَحِيثُ ﴾ وَٱلْمُهَجِرِينَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهَ وَلْيَعْفُواْ وَلْيَصْفَحُوَّا أَلَا تَحِبُّونَ أَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لَكُو وَٱللَّهُ عَفُورٌ تَحِيثُرُ ﴾ [النور: ٢٢].

قال السعدي هذا الخائم أن يُو سَلِيلِ اللهِ وَلَا يَأْتُلِ اللهِ اللهِ وَلَيْعَفُواْ وَلَيْصَفَحُواْ الْفَضَلِ مِنكُو وَالسَّعَةِ أَن يُؤَوُاْ أُولِى اللهُ وَالْمَسْكِينَ وَالْمُهَجِيِنَ فِي سَلِيلِ اللهِ وَلَيْعَفُواْ وَلَيْصَفَحُواْ الله كان من جملة الخائضين في الإفك مِسْطَح بن أثاثة وهو قريب لأبي بكر الصديق وَ الله الذي قال، فنزلت هذه المهاجرين في سبيل الله، فحلف أبو بكر أن لا ينفق عليه لقوله الذي قال، فنزلت هذه الآية ينهاهم عن هذا الحلف المتضمن لقطع النفقة عنه، ويحثه على العفو والصفح، ويعِدُه بمغفرة الله إن غفر له، فقال: ﴿ أَلَا يَحِبُونَ أَن يَغْفِرَ اللهَ لَكُو وَ اللهُ عَنُورٌ رَحِيمٌ ﴾ إذا عاملتم عبيده بالعفو والصفح عاملكم بذلك، فقال أبو بكر – لما سمع هذه الآية -: عاملتم عبيده بالعفو والصفح عاملكم بذلك، فقال أبو بكر – لما سمع هذه الآية دليل على النفقة على القريب، وأنه لا تترك النفقة والإحسان بمعصية الإنسان، والحث على العفو والصفح، ولو جرئ عليه ما جرئ من أهل الجرائم» [«تفسير السعدي» (ص: ٥٦٥ ، ٥١٥)].

وقال سبحانه: ﴿ وَسَارِعُوٓا ۚ إِلَىٰ مَغْفِرَةِ مِّن رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا ٱلسَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ أُعِدَّتُ وَالضَّرَّآءِ وَٱلضَّرَّآءِ وَٱلْكَاظِمِينَ ٱلْغَيْظُ وَٱلْأَرْضُ أُعِدَّتُ لِلْمُتَّقِينَ ۞ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ فِي ٱلسَّرَّآءِ وَٱلضَّرَّآءِ وَٱلْكَاظِمِينَ ٱلْغَيْظُ وَٱلْعَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِشُّ وَٱللَّهُ يُعِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٤، ١٣٣].

وقال ﷺ: ﴿ إِن تُبْدُواْ خَيْرًا أَوْ تُخْفُوهُ أَوْ تَغَفُواْ عَن سُوٓءِ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَفُوَّا قَدِيرًا ﴾ [النساء: ١٤٩].

قال السعدي هذا يسمل كل خير قولي وفعلي، ﴿إِن تُبَدُواْ خَيْرًا أَوْتُخَفُوهُ ﴾ وهذا يشمل كل خير قولي وفعلي، ظاهر وباطن، من واجب ومستحب ﴿ أَوْ تَعَفُواْ عَن سُوّءِ ﴾ أي: عمن ساءكم في أبدانكم وأموالكم وأعراضكم، فتسمحوا عنه، فإن الجزاء من جنس العمل، فمن عفا لله عفه، ومن أحسن أحسن الله إليه، فلهذا قال: ﴿ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَفُواً قَدِيرًا ﴾ أي: يعفو عن زلات عباده وذنوبهم العظيمة فيسدل عليهم ستره، ثم يعاملهم بعفوه التام الصادر عن قدرته » [«تفسير السعدي» (ص: ٢١٢)].

وقال عز من قائل: ﴿ وَٱلدِّينَ إِذَا أَصَابَهُمُ ٱلْبَغْىُ هُمْ يَنتَصِرُونَ ۞ وَجَزَآؤُاْ سَيِّعَةِ سَيِّعَةٌ مِثْلُهَا ۖ فَمَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ وَعَلَى ٱللَّهِ ۚ إِنَّهُ وَلَا يُحِبُ ٱلظَّلِمِينَ ۞ وَلَمَنِ ٱنتَصَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ ٥ فَأَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ وَعَلَى ٱللَّهِ إِنَّهُ وَلَا يُحِبُ ٱلظَّلِمِينَ ۞ وَلَمَنِ ٱنتَصَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ ٥ فَأُولَتِهِ هَا عَلَيْهِم مِن سَبِيلٍ ۞ إِنَّمَا ٱلسَّبِيلُ عَلَى ٱلَّذِينَ يَظْلِمُونَ ٱلنَّاسَ وَيَبَعُونَ فِى ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ أَوْلَتِهِكَ لَهُمْ عَذَابُ مَن سَبِيلٍ ۞ إِنَّمَا ٱلسَّبِيلُ عَلَى ٱلدِّينَ يَظْلِمُونَ ٱلنَّاسَ وَيَبَعُونَ فِى ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ أَوْلَتِهِكَ لَهُمْ عَذَابُ السَّبِيلِ ۞ وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ لَمِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴾ [الشورى: ٣٩ - ٣٣].

قال السعدي هي: «ذكر الله في هذه الآيات مراتب العقوبات، وأنها علىٰ ثلاث مراتب: عدل وفضل وظلم. فمرتبة العدل: جزاء السيئة بسيئة مثلها، لا زيادة ولا نقص، فالنفس بالنفس، وكل جارحة بالجارحة المماثلة لها، والمال يُضمن بمثله. ومرتبة الفضل: العفو والإصلاح عن المسيء، ولهذا قال: ﴿ فَمَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ فَأَجَرُهُو عَلَى النَّهِ ﴾ يجزيه أجرًا عظيمًا وثوابًا كثيرًا، وشرَط الله في العفو الإصلاح فيه؛ ليدل ذلك علىٰ أنه إذا كان الجاني لا يليق العفو عنه، وكانت المصلحة الشرعية تقتضي عقوبته، فإنه في هذه الحال لا يكون مأمورًا به. وأما مرتبة الظلم فقد ذكرها بقوله: ﴿إِنَّهُو لَا يُحُبُّ

نَهُ الْأَيْثَ اللَّهُ عَبَّ اللَّهُ عَلَّا اللَّهُ عَبَّ اللَّهُ عَلَّهُ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَّهُ اللَّهُ عَلَّهُ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَّهُ اللَّهُ عَلَّهُ اللَّهُ عَلَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَّهُ اللَّهُ عَلَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلّ

ٱلظَّالِمِينَ ﴾ الذين يَجْنون على غيرهم ابتداء، أو يقابلون الجاني بأكثر من جنايته، فالزيادة ظلم » [«تفسير السعدي» (ص٧٦٠) باختصار].

وقال عَنْ ﴿ فَبِمَارَحْمَةِ مِّنَ ٱللَّهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظَّا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَانفَضُّواْ مِنْ حَوْلِكَ فَأَعْفُ عَنْهُمْ وَالسَّعَةُ فِرْ لَهُمْ وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلْمُتَوكِّلِينَ ﴾ فَأَعْفُ عَنْهُمْ وَاللَّهَ عَنْهُمْ وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوكَّلُ عَلَى ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلْمُتَوكِّلِينَ ﴾ وال عمران: ١٥٩].

قال الطبري هي: «يقول تعالىٰ ذِكره: قال يوسف لإخوته: ﴿ لَا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ ﴾ يقول: لا تعيير عليكم ولا إفساد لما بيني وبينكم من الحرمة وحق الأخوة، ولكن لكم عندي الصفح والعفو» [«تفسير الطبري» (١٣/ ٣٣٠)].

وقال عَنَّ: ﴿ وَلَا تَسْتَوِى ٱلْحَسَنَةُ وَلَا ٱلسَّيِّعَةُ ٱَدْفَعْ بِٱلَّتِي هِى ٱَحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِى بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ, عَذَوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِكٌ تَسْتَوِى ٱلْحَسَنَةُ وَلَا ٱللَّذِينَ صَبَرُواْ وَمَا يُلَقَّهَا إِلَّا دُو حَظٍ عَظِيمٍ ﴾ [فصلت: ٣٤، ٣٥].

قال السعدي هي: «يقول تعالىٰ: ﴿ وَلَا تَسَتَوِى ٱلْحَسَنَةُ وَلَا ٱلسَّيِّئَةُ ﴾ أي: لا يستوي فعل السيئات والمعاصي يستوي فعل الحسنات والطاعات لأجل رضا الله تعالىٰ، ولا فعل السيئات والمعاصي التي تسخطه ولا ترضيه، ولا يستوي الإحسان إلىٰ الخلق، ولا الإساءة إليهم، لا في ذاتها، ولا في وصفها، ولا في جزائها ﴿ هَلْ جَزَاءُ ٱلْإِحْسَنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَنُ ﴾.

ثم أمر بإحسان خاص، له موقع كبير، وهو الإحسان إلى من أساء إليك، فقال: ﴿ أَدْفَعُ بِاللَّتِي هِىَ أَحْسَنُ ﴾ أي: فإذا أساء إليك مسيء من الخلق، خصوصًا من له حق كبير عليك، كالأقارب، والأصحاب، ونحوهم، إساءة بالقول أو بالفعل، فقابله بالإحسان

إليه، فإنْ قطعك فَصِلْهُ، وإن ظلمك فاعف عنه، وإن تكلم فيك غائبًا أو حاضرًا، فلا تقابله، بل اعف عنه، وعامله بالقول اللين، وإن هجرك وترك خطابك، فَطيِّبْ له الكلام، وابذل له السلام، فإذا قابلت الإساءة بالإحسان، حصل فائدة عظيمة وهي ﴿ فَإِذَا ٱلَّذِى بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ, عَدَوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِي الْحَمِيمُ ﴾ أي: كأنه قريب شفيق.

﴿ وَمَا يُلَقَّ لَهَ آ﴾ أي: وما يوقَّق لهذه الخصلة الحميدة ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ ﴾ نفوسهم علىٰ ما تكره، وأجبروها علىٰ ما يحبه الله، فإن النفوس مجبولة علىٰ مقابلة المسيء بإساءته وعدم العفو عنه، فكيف بالإحسان؟

فإذا صبر الإنسان نفسه، وامتثل أمر ربه، وعرف جزيل الثواب، وعلم أن مقابلته للمسيء بجنس عمله، لا يفيده شيئًا، ولا يزيد العداوة إلا شدة، وأن إحسانه إليه، ليس بواضع قدره، بل من تواضع لله رفعه، هان عليه الأمر، وفعل ذلك، متلذذًا مستحليًا له.

﴿ وَمَا يُلَقَّهَا ۚ إِلَّا ذُو حَظٍ عَظِيمٍ ﴾ لكونها من خصال خواص الخلق، التي ينال بها العبد الرفعة في الدنيا والآخرة، التي هي من أكبر خصال مكارم الأخلاق» [«تفسير السعدي» (ص: ٧٤٩)].

وقال تعالىٰ: ﴿ وَدَّ كَثِيرٌ مِّنْ أَهُلِ ٱلْكِتَبِ لَوْ يَرُدُّونَكُم مِّنْ بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُو يَكُدُ وَنَكُم مِّنْ بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُو يَكُدُ وَنَكُم مِّنْ بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُو يَكُو البقرة: ١٠٩].

وقال سبحانه عن اليهود: ﴿ فَيِمَا نَقْضِهِم مِّيثَقَهُمْ لَعَنَّهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ وَاللَّهُمُ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَالِمَ مَّ اللَّهُ يُحِرِّفُونَ ٱلْكَالِمَ عَن مَّوَاضِعِهِ وَنَسُواْ حَظَّا مِّمَّا ذُكِّرُواْ بِهِ وَلاَ تَزَالُ تَطَلِعُ عَلَى خَالِمَ اللَّهَ يُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ تَطَلِعُ عَلَى خَالِمَ اللَّهَ يُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ المائدة: ١٣].

قال شيخ الإسلام ابن تيمية على: «فمن كان من المؤمنين بأرض هو فيها مستضعف أو في وقت هو فيه مستضعف فليعمل بآية الصبر والصفح عمن يؤذي الله ورسوله علي من الذين أوتوا الكتاب والمشركين، وأما أهل القوة فإنما يعملون بآية قتال أئمة الكفر

وعن أنس بن مالك رضي وعينه الله وعن أنس بن مالك رضي وعينه وعنه الله وعنه الله وعنه وعنه واعنوا عن مسيئهم والله الناس سيكثرون، ويقل الأنصار، فاقبلوا من محسنهم واعفوا عن مسيئهم والله الناس سيكثرون، ويقل الأنصار كرشي وعَيْبَتي أي: جماعتي وخاصَّتي الذين أثق بهم وأعتمد عليهم في أموري.

وعن عبد الله بن عمرو بن العاص وعن عبد الله وعن عبد الله بن عمرو بن العاص وعن عبد الله بن عمرو بن العاص وعن عبد الله بنكم، فما بلغني مِن حَدِّ فقد وجب» [رواه أبو داود: ٤٣٧٦]. «تعافوا الحدود فيما بينكم» أي: تجاوزوا عنها ولا ترفعوها إلى، فإني متى علمتُها أقمتُها.

وعن عطاء بن يسار قال: لقِيت عبد الله بن عمرو بن العاص وعن ، قلت: أخبرني عن صفة رسول الله على في التوراة؟ قال: أجل، والله إنه لموصوف في التوراة ببعض صفته في القرآن: ﴿ يَا أَيُّ اللَّهِ يُ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٤٥]، ومفته في القرآن: ﴿ يَا أَيُّ اللَّهِ عَلَى ورسولي، سميتك المتوكل، ليس بفظ ولا غليظ، ولا سخّاب في الأسواق، ولا يدفع بالسيئة السيئة، ولكن يعفو ويغفر [رواه البخاري: ٢١٢٥]. «حِرزًا» أي: حِصْنًا. «للأميين» أي: للعرب. «ولا سَخّاب» أي: ولا يرفع صوته على الناس.

#### ومن الثمرات المترتبة على العفو عن الناس:

فَهُ وَجُرِي مَثْنَعَ إِلَامُ كَانِ

- أنه زيادة في إيمان صاحبه ودلالة على حسن إسلامه.
- أنه سبيل إلى محبة الله والحصول على عفوه سبحانه.
  - أنه وسيلة إلى محبة الناس.
  - أنه دليل على حسن خلق صاحبه.
    - أنه من صفات المتقين.
      - أنه عاصم من الزلل.
- أن من عفيٰ عن الناس عفيٰ الله عنه، فالجزاء من جنس العمل.
  - حصول صاحبه على الأجر العظيم والثواب الكبير من الله.
    - أنه سبب في عزة الإنسان ونصرته على من عاداه.
      - أنه يجعل العدو صديقًا حميمًا.
    - أنه يؤدي إلى قوة المجتمع وسلامة العلاقة بين الأفراد.
      - أنه تأليف لغير المسلمين وسبيل لدعوتهم للإسلام.

#### ومن الوسائل المعينة على العفو عن الناس:

- استحضار العبد تقصيره مع ربه مع أنه سبحانه كثير الإحسان إليه، فإن هذا يقتضى من العبد أن يعفو عن المسيئين إليه ويسامحهم.
- أن يتذكر العبدُ ذنوبَه، ويعلم أن الله تعالىٰ إنما سلط عليه من أساء إليه بسبب ذنوبه، كما قال تعالىٰ: ﴿ وَمَا أَصَبَكُم مِن مُّصِيبَةٍ فَيِما كَسَبَتَ أَيْدِيكُم وَيَعَفُواْ عَن كَثِيرٍ ﴾ [الشورى: ٣٠]، فإذا علم العبد أن جميع ما يناله من المكروه فسبب ذنوبه، اشتغل بالتوبة والاستغفار من الذنوب التي سلطهم عليه بسببها عن ذمهم ولومهم والوقيعة فيهم والانتقام منهم.
  - أن يعلم العبد حسن الثواب الذي وعده الله لمن عفي وصبر.
- أن يعلم أنه إذا عفي وأحسن أورثه ذلك من سلامة القلب لإخوانه، ونقائه من

الغش، والغل، وطلب الانتقام، وإرادة الشر، وحصل له من حلاوة العفو ما يزيد لذته ومنفعته عاجلًا وآجلًا على المنفعة الحاصلة له بالانتقام أضعافًا مضاعفة.

- أن يعلم أن الجزاء من جنس العمل، وأنه نفسه ظالم مذنب، وأن من عفيٰ عن الناس عفيٰ الله عنه، ومن غفر غفر الله له.
- التعبد لله تعالىٰ باسمه العفو؛ فهو سبحانه يحب العفو، فينبغي أن يحب العبدُ العفو أيضًا، فعن عائشة والته قالت: قلت: يا رسول الله، أرأيت إن علمتُ أيَّ ليلةٍ ليلةُ القدر ما أقول فيها؟ قال: «قولي: اللهم إنك عفو تحب العفو فاعف عني» [رواه الترمذي:٣٥١].
  - الاقتداء بالنبي عَلَيْهُ والتأسى به في العفو.
  - تذكر أن العفو رحمة بالمسيء، وتقدير لجانب ضعفه البشري.



# 🤲 ۷۷. الستر على المسلمين 🛸

إن من أعظم الفضائل التي يمكن أن يتحلى بها المسلم الستر على إخوانه في أخطائهم وذنوبهم وفيما يسوؤهم انكشافه منهم، وهو خُلق لا يكون إلا في نفس نبيلة، فلا تكاد تجد لئيمًا أو وضيعًا يتخلق بمثل هذا الخلق، فإن دناءته ووضاعته تدفعه دائمًا إلى محاولة هتك ستر غيره، وأن يضع منه ويحقِّر من شأنه، ظنًا منه أنه بهذا يرفع من خسيسة نفسه، ولهذا كان الستر على المسلمين من محاسن الأخلاق، وفضائل الأعمال، ومن شعب الإيمان.

وحقيقة الستر على المسلم: تغطية عيوبه، وإخفاء أخطائه وزلاته عن مسامع وأعين الخلق.

فمن عرف من غيره معصية؛ كزني، أو شرب خمر، أو استعمال لآلات المعازف، ونحوها، فينبغي عليه أن يستر عليه.

ولكن ينبغي أن يتنبه إلى أنه ليس معنى الستر على المسلم أن يترك إنكار المنكر، ولكن يجب أن يستر عليه وفي نفس الوقت ينكر عليه فيما بينه وبينه، وهذا محله فيمن ليس معروفًا بالفساد وفيمن تُرجى توبته ورجوعه، أما من كان معروفًا بالإقامة على المنكر والتمادي والمجاهرة فيه، أو كان فعله فيه أذية للمسلمين؛ فإنه ينبغي أن يُرفع أمره إلى الحاكم.

## الأدلة على أن الستر على المسلمين من شعب الإيمان:

عن أبي هريرة رضي قال: قال رسول الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله الله عن أبي هريرة الله في الدنيا والآخرة» [رواه مسلم: ٢٦٩٩].

وعن أبي هريرة وَاللَّهُ عن النبي عَلَيْهُ قال: «لا يستر عبد عبدًا في الدنيا، إلا ستره الله يوم القيامة» [رواه مسلم: ٢٥٩٠].

الْهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللللَّ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِيلِ الللَّ

وعن نعيم بن هزال: أن أباه هزالًا كان استأجر ماعز بن مالك، وكانت له جارية يقال لها: فاطمة، قد أُمْلِكت، وكانت ترعىٰ غنمًا لهم، وإن ماعزًا وقع عليها، فأخبر هزالًا فخدعه، فقال: انطلق إلىٰ النبي على فأخبره، عسىٰ أن ينزل فيك قرآن، فأمر به النبي على فرُجم، فلما عضّته مس الحجارة، انطلق يسعىٰ، فاستقبله رجل بلَحْي جزور، أو ساق بعير، فضربه به، فصرعه، فقال النبي على: «ويلك يا هزال، لو كنتَ سترته بثوبك، كان خيرًا لك» [رواه أحمد: ٢١٨٩١].

«أُمْلِكت» يعنى: طُلِّقت من زوجها. «وقع عليها»: زنى بها. «بلَحْي جزور» أي: العظم الذي تنبت عليه أسنان الجمل. «عضَّته مس الحجارة» أي: وجد ألم إصابتها في جسمه.

ويؤخذ من الحديث: أنه يستحب لمن وقع في معصية وندم أن يبادر إلى التوبة إلى الله تعالى منها، ويستتر بستر الله، ولا يذكر ذلك لأحد، وإن اتفق أنه أخبر أحدًا، فيستحب أن يأمره بالتوبة وسَتْر ذلك عن الناس، ويستحب للمخبر أيضًا أن يستر ذلك عليه، ولا يفضحه، ولا يرفعه إلى الإمام، كما جرى لماعز مع أبي بكر وعمر فيهما فإنهما أمراه بالتوبة وبالستر على نفسه كما في [رواه مالك في الموطأ: ٣٠٣٦].

وهذا كله في غير المجاهر، فأما إذا كان متظاهرًا بالفاحشة، مجاهرًا، فيستحب مكاشفته به، لينز جر هو وغيره. [ينظر: «ذخيرة العقبيٰ في شرح المجتبيٰ» (١٩/ ٢٣١)].

وعن ابن عمر والله على الله على المنبر فنادى بصوت رفيع، فقال: «يا معشر من أسلم بلسانه ولم يُفضِ الإيمان إلى قلبه، لا تؤذوا المسلمين، ولا تعيروهم، ولا تتبع الله عورته عورة أخيه المسلم تتبع الله عورته، ومن تتبع الله عورته

يفضحه ولو في جوف رحله». قال: ونظر ابن عمر يومًا إلى الكعبة فقال: «ما أعظمك وأعظم حرمتك، والمؤمن أعظم حرمة عند الله منك» [رواه الترمذي: ٢٠٣٢].

«بصوت رفيع» أي: عال. «ولم يُفض» أي: لم يصل. «ولو في جوف رحله» أي: ولو كان في وسط منزله مخفيًّا من الناس.

وعن معاوية بن أبي سفيان والله عليه عليه عليه عليه عليه عليه عورات النه عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عورات الناس أفسدتهم، أو كدت أن تفسدهم فقال أبو الدرداء والله عليه الله تعالى بها. [رواه أبو داود: ٨٨٨٤].

أي: إذا بحثت عن معائبهم وجاهرتهم بذلك، فإنه يؤدي إلى قلة حيائهم منك، فيجترئون على ارتكاب أمثالها مجاهرة، فالذي يتتبع عورة هذا وعورة هذا ويفضحه، فإنه سوف يجاهر بالمعصية؛ لأنه لا يوجد شيء يمنعه؛ من حياء ولا من غيره. فلذلك كان معاوية يستر على الناس، وإذا سمع عن أحد شيئًا ستر عليه.

وعن المقدام بن معدي كرب وأبي أمامة ولله عن النبي عَلَيْهُ قال: «إن الأمير إذا التغيى الريبة في الناس أفسدهم» [رواه أبو داود: ٤٨٨٩].

«ابتغى» أي: طلب. «الريبة» أي: التهمة، يعني: لو طلب الأمير عيوب الناس وتجسس أحوالهم لأهلكهم، فإن الإنسان قلما سلم من صغيرة أو زلة، فلو آذاهم بكل ما يقولون ويفعلون لاشتدت عليهم الأحوال، بل ينبغي أن يستر عليهم عيوبهم، ويعفو عنهم ذنوبهم ما استطاع.

#### الثمرات المترتبة على الستر على المسلمين:

إن للستر على المسلمين ثمرات كثيرة وفوائد جليلة في الدنيا والآخرة، من ذلك:

- أنه سبب لستر الله على العبد، فكلٌ منا له زلات مهما كان صالحًا، فلا أحد غني عن ستر الله تعالى، فمن ستر على المسلمين زلاتهم ستر الله عليه زلاته وهفواته عن أعين الخلق سواء في الدنيا أو يوم القيامة يوم تُبلى السرائر وتُهتك الحُجُب.

مَنْ الْمُكَانِ الْمُكانِ الْمُعِلَى الْمُكانِ الْمُعِلَى الْمُعِلَ الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلْ الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِيلِي الْمُعِلَى الْمُعِيلِي الْمُعِلَى ا

- أنه سبب من أسباب قلة الفواحش وعدم انتشارها، فهو يطفئ نار الفساد في المجتمع، فإن صاحب الذنب أو المعصية يسعى إلى الاحتجاب بذنبه عن أعين الناس، فإذا ما حصل أن هُتك ستره فقد يفجر في معاصيه؛ إذ لم يعد هناك ما يخافه بعد ذلك.

- أنه من أسباب سلامة القلب تجاه المسلمين، فإن من هَتك ستر أخيه فقد أوقد بينه وبينه نار العداوة، بل وصارت قلوب الناس تجاه من انكشفت عورته فيها من عدم الاحترام ما هو معلوم لكل عاقل، فكان هذا من أسباب العداوة بينه وبين من انكشفت عورته عندهم.
- أن الستر على المسلمين خلق يُتقرب به إلى الله، فإن فيه اتصافًا بصفة يحبها الله تعالى، فعن يعلى بن أمية رضي أن رسول الله على قال: «إن الله على بن أمية رضي ستير يحب الحياء والستر» [رواه أبو داود: ٤٠١٢].
- أن فيه طاعة للنبي على فقد سبق أنه قال لمن دل ماعز على الاعتراف بذنبه: «لو سترته بثوبك لكان خيرًا لك»، وهذا فيه إشارة إلى ما كان يمكن أن يحصِّله من ثواب لو ستر على ماعز ما وقع منه.

#### الوسائل المعينة على التخلق بخلق الستر على المسلمين:

- صحة الإيمان وسلامة العقيدة، فالقلب هو ملك الجوارح، فإذا صح القلب وسلم من الآفات، انجمع عزمه على فعل الخيرات، ومنها الستر على المسلمين رغبة في ثواب الله تعالى.
- معرفة العبد أن كشفه لستر أخيه المسلم مقتضٍ لأن يكشف الله عورته ويفضحه، فالجزاء من جنس العمل كما سبق في النصوص السابقة.
- أن يتذكر المرء أن كشفه لستر أخيه أو إبانته عن عورته لن تفيده شيئًا، بل إنها قد تضره.
- أن يعلم أن في هذا نوع من الغيبة، طالما لم يكن هناك مصلحة لهتك هذا الستر،

كما لو كان صاحب الذنب من المفسدين، وأما في غير ذلك فهو غيبة، والغيبة محرمة، بل عدها بعض أهل العلم من كبائر الذنوب.

- انكفاف المسلم عن مجالس اللغو التي يكثر فيها القيل والقال، ويُتكلم فيها في أعراض المسلمين وعوراتهم.

-أن يعلم أن ترك الستر على الناس فيه إشاعة للمنكر، والتحدث فيه مما يفسد الفرد والمجتمع ويجعل المعاصى مألوفة للقلوب لا تنكر ولا تستهجن.





مِنْ الْمُنْ اللَّهِ

# ٧٨. قضاء حوائج المسلمين



إن من محاسن الشريعة الإسلامية أنها لم تأتِ لتنظيم العلاقة بين الخلق وخالقهم فقط، وإنما لتنظيمها أيضًا بين الخلق وبعضهم البعض، ولذا فإن الناظر في نصوص الشرع الحنيف يجده مليئًا بالحث على حسن المعاملة مع الخلق والإحسان إليهم وقضاء حوائجهم لاسيما المسلمين منهم، بل قد جعل ذلك من شعب الإيمان، ورتب عليه جزيل الثواب.

وقضاء حوائج المسلمين: هو بذل الجهد في إيصال كل خير ومعروف إلىٰ المسلمين، ودفع كلِّ ضر وأذى عنهم.

فيدخل في ذلك الإحسان إلى المحتاج منهم بالمال كأن يشتري دواء لمريض لا يجد، وكأن يشفع لهم عند ذي سلطان فيما ليس فيه أخذ ما ليس لهم، وكالمساعدة في حمل شيء، وكذا أن يشتري المسلم لأخيه شيئًا يحتاج إليه من مكان لا يصل إليه هذا المحتاج، أو يتوسط له في زواج أو عمل يحتاجه، أو يقضي عنه دينًا، أو يزيل عنه همًّا، ونحو ذلك مما لا ينحصر عدًّا.

# الأدلة على أن قضاء حوائج السلمين من شعب الإيمان:

قال تعالىٰ: ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِ وَٱلتَّقُوكَ ۗ وَلَا تَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْإِثْمِ وَٱلْعُدُونِ ﴾ [المائدة: ٢]. قال السعدي ﷺ: ﴿ أَي: لِيُعِن بعضكم بعضًا علىٰ البر، وهو: اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه، من الأعمال الظاهرة والباطنة، من حقوق الله وحقوق الآدميين.

والتقوئ في هذا الموضع: اسم جامع لترك كل ما يكرهه الله ورسوله، من الأعمال الظاهرة والباطنة. وكلُّ خصلة من خصال الخير المأمور بفعلها، أو خصلة من خصال الشر المأمور بتركها، فإن العبد مأمور بفعلها بنفسه، وبمعاونة غيره من إخوانه المؤمنين عليها، بكل قول يبعث عليها وينشط لها، وبكل فعل كذلك.

﴿ وَلَا تَعَاوَنُواْعَلَى الْإِثْمِ ﴾ وهو التجرؤ على المعاصي التي يأثم صاحبها ﴿ وَٱلْعُدُونِ ﴾ وهو التعدي على الخُلْق في دمائهم وأموالهم وأعراضهم، فكل معصية وظلم يجب على العبد كف نفسه عنه، ثم إعانة غيره على تركه » [ «تفسير السعدي » (ص: ٢١٩)].

وقال تبارك اسمه: ﴿ وَٱفْعَلُواْ ٱلْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ [الحج: ٧٧].

وقال سبحانه عن موسى عليه السلام: ﴿ وَلَمَّا وَرَدَ مَآءَ مَدْيَنَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِّنَ النَّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَدَ مِن دُونِهِمُ ٱمۡرَأَتَيْنِ تَذُودَانِ قَالَ مَا خَطْبُكُمُّ قَالَتَا لَا نَسْقِى حَتَّى يُصْدِرَ ٱلرِّعَآةُ وَأَبُونَا شَيْخٌ كَيِيرٌ ﴿ فَسَقَى لَهُمَا ﴾ [القصص: ٢٢، ٢٢].

قال السعدي هي: ﴿ وَلَمَّا وَرَدَ مَآءَ مَذَيْنَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةَ مِّنَ ٱلنَّاسِ يَسْقُونَ ﴾ مواشيهم، وكانوا أهل ماشية كثيرة ﴿ وَوَجَدَ مِن دُونِهِمُ ﴾ أي: دون تلك الأُمة ﴿ ٱمْرَأْتَيْنِ تَذُودَانِ ﴾ تمنعان غنمهما عن حياض الناس، لعجزهما عن مزاحمة الرجال، وبخلهم وعدم مروءتهم عن السقي لهما.

﴿ قَالَ ﴾ لهما موسى ﴿ مَا خَطَّبُكُمَا ﴾ أي: ما شأنكما بهذه الحالة ﴿ قَالَتَا لَا نَسَقِى حَتَى يُصدر الرعاء حَقَّ يُصْدِر ٱلرِّعَاءُ ﴾ أي: قد جرت العادة أنه لا يحصل لنا سقي حتى يصدر الرعاء مواشيهم، فإذا خلا لنا الجو سقينا ﴿ وَأَبُونَا شَيْخُ كَبِيرٌ ﴾ أي: لا قوة له على السقي، فليس فينا قوة، نقتدر بها، ولا لنا رجال يزاحمون الرعاء.

فرقَّ لهما موسىٰ عليه السلام ورحمهما ﴿فَسَعَىٰلَهُمَا﴾ غير طالب منهما الأجرة، ولا له قصد غير وجه الله تعالىٰ» [«تفسير السعدي» (ص: ٦١٤) بتصرف يسير].

وقال عَن ذي القرنين: ﴿ حَتَىٰ إِذَا بَلَغَ بَيْنَ ٱلسَّدَّيْنِ وَجَدَ مِن دُونِهِمَا قَوْمَا لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ قَوْلَا ﴾ قَالُواْ يَكذَا ٱلْقَرْنَيْنِ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ فَهَلَ نَجْعَلُ لَكَ خَرْجًا عَلَىٰ أَن تَجْعَلَ بَيْنَا وَبَيْنَهُمْ سَدَّا ﴾ عَلَىٰ أَن تَجْعَلَ بَيْنَا وَبَيْنَهُمْ سَدَّا ﴾ قَالَ مَا مَكَّنِي فِيهِ رَبِّي خَيْرٌ فَأَعِينُونِي بِقُوَّةٍ أَجْعَلَ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ رَدْمًا ﴾ [الكهف: ٩٣ - ٩٥].

نَوْمُ وَكُمْ اللَّهُ عَمْ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَمْ اللَّهُ عَمْ اللَّهُ عَمْ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَمْ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَمْ اللَّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَيْهِ عَلَّهُ عَالْمُعِلَّا اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهِ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَ

قال ابن كثير هِ : «وقوله: ﴿ وَجَدَ مِن دُونِهِمَا قَوْمًا لَّا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ قَوْلَا ﴾ أي: لاستعجام كلامهم وبعدهم عن الناس.

﴿ فَهَلَ نَجُعَلُ لَكَ خَرَجًا ﴾ أي: أجرًا عظيمًا، يعني: أنهم أرادوا أن يجمعوا له من بينهم مالًا يعطونه إياه، حتى يجعل بينهم وبين يأجوج ومأجوج سدًّا. فقال ذو القرنين بعفة وديانة وصلاح وقصد للخير: ﴿ مَا مَكَّنِي فِيهِ رَبِّي خَيْرٌ ﴾ أي: إن الذي أعطاني الله من الملك والتمكين خير لي من الذي تجمعونه، ولكن ساعدوني ﴿ بِقُوَّةٍ ﴾ أي: بعملكم وآلات البناء ﴾ [«تفسير ابن كثير » (٥/ ١٩٥) باختصار].

وعن عبد الله بن عمر وسي أن رسول الله والله والمسلم أخو المسلم، لا يظلمه ولا يُسلمه، ومن كان في حاجة أخيه كان الله في حاجته، ومن فرَّج عن مسلم كربة فرَّج الله عنه كربة من كربات يوم القيامة، ومن ستر مسلمًا ستره الله يوم القيامة» [رواه البخاري: ٢٤٤٢، ومسلم: ٢٥٨٠]. «ولا يُسلمه» أي: لا يتركه مع من يؤذيه ولا فيما يؤذيه، بل ينصره ويدفع عنه.

وعن أبي هريرة وعن أبي هريرة الله على الله عليه في الدنيا، نفّس الله عنه كربة من كرب يوم القيامة، ومن يسّر على مُعْسِر، يسّر الله عليه في الدنيا والآخرة، والله في عون العبد ما كان الدنيا والآخرة، والله في عون العبد ما كان العبد في عون أخيه». [رواه مسلم: ٢٦٩٩]. «نفّس» أي: أزال. «ومن يسر على معسر» أي: سهّل على فقير، أي: من كان له دين على فقير فسهّل عليه بإمهال، أو بترك بعضه، أو كله.

وعن أبي هريرة وَ قَالَ: قال رسول الله عليه: «كل سُلامي من الناس عليه صدقة، كل يوم تطلع فيه الشمس يعدل بين الاثنين صدقة، ويعين الرجل على دابته

فيحمله عليها أو يرفع عليها متاعه صدقة، والكلمة الطيبة صدقة، وكل خطوة يمشيها إلى الصلاة صدقة، ويميط الأذى عن الطريق صدقة» [رواه البخاري: ٢٩٨٩، ومسلم: ٢٠٠٩].

«سُلاميٰ» أي: مفصل. «يعدل بين الاثنين صدقة» أي: يصلح بينهما بالعدل.

وعن الحسن البصري على قال: «لأن أقضي لمسلم حاجة أحب إليَّ من أن أصلي ألف ركعة» [«قضاء الحوائج» لابن أبي الدنيا (ص: ٤٨)].

# الثمرات المترتبة على قضاء حوائج المسلمين:

- أنه طاعة لله تعالى، إذ قد ثبت الأمر بها واستحبابها من قبل الشرع الحنيف.
  - أنه سبب لتسهيل الأمور، وإعانة الله تعالىٰ للعبد علىٰ حوائجه.
    - أنه سبب لانشراح الصدر، وراحة البال.
- أنه من أعظم أسباب نوال فضل الله تعالىٰ في الدنيا والآخرة، فإنه ما نيل ما عند الله تعالىٰ إلا بالإحسان في عبادة الله، والإحسان في معاملة خلقه.
- أنه سبب في مغفرة الذنوب؛ فإن الرجل الذي سقىٰ الكلب غفر الله له، فعن أبي هريرة والله الله عليه الله الله عليه قال: «بينا رجل يمشي، فاشتد عليه العطش، فنزل بئرًا فشرب منها، ثم خرج فإذا هو بكلب يلهث، يأكل الثرى من العطش، فقال: لقد بلغ هذا مثل الذي بلغ بي، فملأ خفه ثم أمسكه بفيه، ثم رقي فسقىٰ الكلب، فشكر الله له فغفر له، قالوا: يا رسول الله، وإن لنا في البهائم أجرًا؟ قال: في كل كبد رطبة أجر» [رواه البخاري: ٢٣٦٣]. فإذا كان هذا في الكلب فما بالك بقضاء حاجة المسلم.
- أنه سبب لثبوت النعم وعدم زوالها؛ فإن لكل نعمة شكرًا تستلزمه لئلا تتعرض للزوال، ومن أعظم الشكر أن يستعمل العبد ما أنعم الله به عليه في قضاء حوائج المسلمين والسعى في مصالحهم.
  - أنه من أسباب ثبوت الأقدام على الصراط يوم القيامة.
- أنه من أسباب دفع البلاء عن العبد ونزول الخيرات والبركات عليه، فإن الجزاء

نَعْهُ وَعُبُرَ اللَّهُ عَالَى الْأَمْتِ اللَّهُ عَالَى الْأَمْتِ اللَّهُ عَالَى الْأَمْتِ اللَّهُ عَالَى الْمُ

من جنس العمل؛ فمن أحسن لعباد الله أحسن الله إليه، قال تعالىٰ: ﴿ هَلَ جَزَاءُ ٱلْإِحْسَنِ إِلَا ٱلْإِحْسَنُ ﴾ [الرحمن: ٦٠]. وقال ابن القيم ﷺ: «وقد دل العقل والنقل والفِطر وتجارب الأمم –علىٰ اختلاف أجناسها ومللها ونحلها– علىٰ أن التقرب إلىٰ رب العالمين وطلب مرضاته، والبر والإحسان إلىٰ خلقه، من أعظم الأسباب الجالبة لكل خير، وأضدادها من أكبر الأسباب الجالبة لكل شر، فما استُجلِبتْ نِعمُ الله واستُدفِعتْ نِعَمُ الله والتقرب إليه، والإحسان إلىٰ خلقه» [«الداء والدواء» (ص: ٣١)].

- أنه من أعظم الأسباب في إشاعة المحبة والأخوة والود بين الناس.

# الوسائل المعينة على قضاء حوائج المسلمين:

- صحة الإيمان وسلامة العقيدة، فالقلب هو ملك الجوارح، فإذا صح القلب وسلم من الآفات، انجمع عزمه على فعل الخيرات، ومنها قضاء حوائج المسلمين رغبةً في ثواب الله تعالى.
  - أن يستحضر العبد ثواب الله تعالىٰ علىٰ هذه الخصلة.
- النظر في سير الأنبياء والصالحين والاقتداء بهم، فقد سبق أن ذكرنا من كتاب الله ما فعله موسى مع المرأتين، وما كان من ذي القرنين من إعانة الأُمة الضعيفة التي طلبت منه أن يصنع لهم سدًّا.
- أن يتربى المسلم على الأخوة الصادقة، وأن يعلم أن المسلمين جميعًا إخوة، لهم حقوق ينبغي أداؤها.
- الإخلاص لله تعالى، فإن من أخلص نيته لله تعالى في الإحسان إلى الخلق طلبًا لثواب الله تعالى، لم يرد عن أداء حوائجهم شيء، فربما كان المرء لا يحب شخصًا ما فتبطئ نفسه عن قضاء حاجته، فإذا استحضر الإخلاص لله، وأنه إنما يصنع ذلك ابتغاء ثواب ربه، انبعثت نفسه في قضاء حاجته بلا نظر لشخصه.
- الابتعاد عن الانغماس في الحياة المادية، فهي من أعظم ما يرُدُّ عن الخير وعن

الإحسان إلى الناس، فإنها تجعل المرء لا ينشغل إلا بتحصيل منافعه بأنانية لا يعرفها الإسلام أبدًا.

- التعوُّد على الكرم والسخاء، والاستعاذة من البخل والشح.
- تذكُّر فناء هذه الدنيا، وأن الباقي هو ما يقدمه الإنسان لآخرته، فهذا يدفعه إلىٰ بذل ما في يده إلىٰ غيره، وعدم انتظار مقابل من المخلوقين، بل ينتظر ثواب الله في الآخرة.



# 🔌 ۷۹. أكل الحلال 🛸

أحل الله تعالىٰ لعباده الطيبات من الرزق ليتمتعوا بها أكلًا ولبسًا وتلذذًا، فيعيشوا سعداء، تعود عليهم بركتها ونفعها في أنفسهم وذرياتهم، وحرم عليهم الخبائث التي يكون أصلها محرمًا، كالميتة والدم ولحم الخنزير وسائر النجاسات، أو كان كسبها محرمًا من ربا أو سرقة أو اختلاس أو رشوة أو غش أو نحو ذلك، فيسلبها الخير والبركة ويحل فيها المحق والضرر؛ لكونها جاءت مخالفة لشرعه وهديه؛ ولذا كان الأكل من الحلال من أهم شعب الإيمان، ومن واجبات الإسلام.

# الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أن أكل الحلال من أهم شعب الإيمان:

قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلنَّاسُ كُلُواْ مِمَّا فِي ٱلْأَرْضِ حَلَالًا طَيِّبَا وَلَا تَتَبِعُواْ خُطُوَتِ الشَّيَطُونَ إِنَّهُ وَلَكَ مَنْ عُولًا خُطُونَ إِنَّهُ وَلَكَمْ عَدُوُّ مُّبِينٌ ﴾ [البقرة: ١٦٨].

قال السعدي هذا خطاب للناس كلهم، مؤمنهم وكافرهم، فامتنَّ عليهم بأن أمرهم أن يأكلوا من جميع ما في الأرض، من حبوب، وثمار، وفواكه، وحيوانات، حالة كونها ﴿ حَلَلًا ﴾ أي: محللًا لكم تناوله، ليس بغصب ولا سرقة، ولا محصَّلًا بمعاملة محرمة أو على وجه محرم، أو معينًا على محرم. ﴿ طَيِّبًا ﴾ أي: ليس بخبيث، كالميتة والدم، ولحم الخنزير، والخبائث كلها» [«تفسير السعدي» (ص: ٨٠)].

وقال سبحانه: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُلُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقَنَكُمْ وَٱشْكُرُواْ بِلَّهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَغَبُدُونَ ﴾ [البقرة: ١٧٢].

وقال عَنْ ﴿ ٱلَّذِينَ يَتَبِعُونَ ٱلرَّسُولَ ٱلنَّبِيَّ ٱلْأُمِّىَ ٱلْأُمِّىَ ٱلْأَمِّىَ ٱلْأَمِّىَ ٱلْأَمِّى ٱلتَّوْرَكِةِ وَٱلْإِنجِيلِ يَأْمُرُهُم بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَيُحِلُ لَهُمُ ٱلطَّيِبَتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخَبَابِتَ ﴾ [الأعراف: ١٥٧] وقال تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ ٱلطَّيِّبَتِ وَٱعْمَلُواْ صَلِحًا ۖ إِنِّ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ [المؤمنون: ١٥١].

قال ابن كثير على: "يأمر تعالى عباده المرسلين، عليهم الصلاة والسلام أجمعين، بالأكل من الحلال، والقيام بالصالح من الأعمال، فدل هذا على أن الحلال عون على العمل الصالح، فقام الأنبياء عليهم السلام بهذا أتم القيام، وجمعوا بين كل خير، قولًا وعملًا ودلالة ونصحًا، فجزاهم الله عن العباد خيرًا» ["تفسير ابن كثير» (٥/ ٤٧٧)].

«بعدل» أي: بقيمة. «طيب» أي: حلال. «يربيها» أي: ينميها ويضاعف أجرها. «لصاحبه» أي: الذي أنفقها. «فَلُوَّه» أي: مُهره، وهو الصغير من الخيل. «مثل الجبل» أي: يصبح ثوابها كثواب من تصدق بمقدار الجبل من المال.

قال ابن رجب الحنبلي هذا الحديث إشارة إلىٰ أنه لا يُقبل العمل ولا يزكو إلا بأكل الحلال، وأنَّ أكل الحرام يفسد العمل، ويمنع قبوله، وأن الرسل وأممهم مأمورون بالأكل من الطيبات التي هي الحلال، وبالعمل الصالح، فما دام الأكل حلالًا، فالعمل الصالح مقبول، فإذا كان الأكل غير حلال، فكيف يكون العمل

مقبو لا؟ وما ذكره بعد ذلك من الدعاء، وأنه كيف يتقبل مع الحرام، فهو مثال لاستبعاد قبول الأعمال مع التغذية بالحرام» [«جامع العلوم والحكم» (١/ ٢٦٠)].

وعن المقدام والنبي الله داود عليه النبي والنبي الله داود عليه السلام كان يأكل من عمل يده» [رواه البخاري: ٢٠٧٢]. وعن كعب بن عجرة والنبي والنبي

«لا يربو» أي: لا يزيد و لا ينمو. «نبت» أي: نشأ. «من سُحت» أي: من حرام. وعن عائشة في قالت: «كان لأبي بكر غلام يُخرج له الخَراج، وكان أبو بكر

يأكل من خَراجه، فجاء يومًا بشيء فأكل منه أبو بكر، فقال له الغلام: أتدري ما هذا؟ فقال أبو بكر: وما هو؟ قال: كنت تكهَّنت لإنسان في الجاهلية، وما أُحسن الكهانة، إلا أبي خدعته، فلقيني فأعطاني بذلك، فهذا الذي أكلتَ منه. فأدخل أبو بكر يده، فقاء كل شيء في بطنه» [رواه البخاري: ٣٨٤٢].

«غلام» أي: عبد. «يخرج له الخَراج» أي: يأتي له بما يكسبه من الخراج، وهو ما كان يقرره السيد على عبده من مال يدفعه من كسبه. «الكهانة» هي الإخبار عما سيكون من غير دليل شرعى.

وعن زيد بن أسلم أنه قال: شرب عمر بن الخطاب لبنًا فأعجبه، فسأل الذي سقاه، من أين هذا اللبن؟ فأخبره أنه ورد على ماء، فإذا نَعَم من نَعَم الصدقة وهم يسقون، فحلبوا لي من ألبانها، فجعلته في سقائي فهو هذا. فأدخل عمر بن الخطاب يده في فمه فاستقاءه [رواه مالك في «الموطأ» (١/ ٢٦٩)].

«نَعَم الصدقة» أي: إبل أو غنم الصدقة.

وقال وهيب بن الورد: «لو قمتَ قيام هذه السارية ما نفعك حتى تنظر ما يدخل بطنك حلال أم حرام» [«حلية الأولياء» (٨/ ١٥٤)].

وقد ذُكِرَ الحلال عند بكر بن عبد الله المزني فقال: "إن الحلال لو وُضع على جرح لبَرِئَ" ["الورع" لابن أبي الدنيا (ص: ١١٧)].

وقالت رابعة العدوية لأبيها: يا أبه، لست أجعلك في حل من حرام تطعمنيه، فقال لها: أرأيت إن لم أجد إلا حراما قالت: نصبر في الدنيا على الجوع خير من أن نصبر في الآخرة على النار. [وفيات الأعيان لابن خلكان (٢٨٥/ ٢)].

وقال أبو عبد الله الباجي الزاهد: «خمس خصال بها تمام العمل: الإيمان بالله هي، ومعرفة الحق، وإخلاص العمل لله، والعمل على السنة، وأكل الحلال» [«جامع العلوم والحكم» (١/ ٢٦٢)].

#### ثمرات أكل الحلال:

يتبين لنا من خلال النصوص السابقة ما لأكل الحلال من ثمرات جليلة وفوائد عظيمة، منها:

- أن الله على لا يتقبل الصدقات إلا إذا كانت من حلال.
  - أكل الحلال سبب موجبٌ لإجابة الدعاء.
- أنه سبب من أسباب التوفيق للطاعة، وهو عون على الأعمال الصالحة.
  - أنه من أسباب القوة والعافية والصحة.
- أكل الحلال سبب في تذوُّق حلاوة العبادة، فعن عبد الله بن المبارك قال: قيل لوهيب بن الورد: أيجد طعم العبادة من يعصي الله؟ قال: «لا، ولا من يهم بالمعصية» [«صفة الصفوة» (١/ ٤٢٠)].
- أكل الحلال يليِّن القلب ويذهب عنه القسوة، كما ورد عن الإمام أحمد هو فإنه سُئل عمَّا يليِّن القلب؟ فقال: أكل الحلال. فسأل السائلُ بشر بن الحارث وعبد الوهاب الوراق رحمهما الله فقالا: ذكر الله. فذكر لهما السائلُ قولَ أحمد، فقالا: جاء بالأصل [«الآداب الشرعية والمنح المرعية» (٣/ ٢٧٧)].

- أن من ثمرات أكل الحلال البركة في الذرية، وصلاح الأولاد.
  - ومن ثمراته أيضًا البركة في العمر، والنماء في المال.

## الأسباب والوسائل المعينة على أكل الحلال:

- تقوى الله تعالى، وذلك لأن التقوى -وهي مخافة الله تعالى تدعو الإنسان إلى الالتزام بأوامر الله واجتناب نواهيه، وهذا يدفع العبد لتحري الرزق الحلال والبعد عن الحرام منه.
- استشعار فضل أكل الحلال وما يناله العبد من ثواب جزيل جرَّاء ذلك، فإن معرفة ثمرات الأشياء، واستحضار حسن عواقبها من أكبر الدواعي إلىٰ فعلها، والسعي إليها.
  - تذكُّر عقوبة أكل الحرام.
- مجاهدة النفس وتعويدها على التحلي بالأخلاق الكريمة الحسنة ومنها تحرِّي أكل الحلال، وهذا يحتاج إلى الكثير من الصبر.
- الاستعانة بالله تعالى، فلا يعين العبد على تحرِّي أكل الحلال إلا الله تعالى، وكلما وجد العبد في نفسه مشقة لأداء طاعة من الطاعات فعليه أن يتوجه إلى الله تعالى بالدعاء أن ييسر له فعل الطاعات وأن يعينه عليها.
- الاقتداء بالنبي عليه والرسل من قبله؛ إذ كان أمر الله لهم جميعًا بتحري الحلال من الطيبات.
- الاقتداء بالسلف الصالح وما كانوا عليه من تحرِّي الحلال والبعد عن الحرام.
  - البعد عن كل كسب فيه شبهة، فإنه من وقع في الشبهات وقع في الحرام.

# 🦟 ۸۰. غض البصر 🛸

حرم الله تعالىٰ الفواحش علىٰ عباده، وحثهم علىٰ اجتنابها بكل طريق، وشرع لذلك من الوسائل ما يعين علىٰ التنزه عنها، ومن أعظم ما شرعه الله لسد الطرق إلىٰ هذه الفواحش، هو غض البصر؛ فإن النظر أصل عامة الحوادث التي تصيب الإنسان، فالنظرة تولِّد خطرة، ثم تولِّد الخطرة فكرة، ثم تولِّد الفكرة شهوة، ثم تولد الشهوة إرادة، ثم تقوىٰ فتصير عزيمة جازمة، فيقع المحذور ولا بد ما لم يمنع منه مانع، ولهذا قيل: الصبر علىٰ غض البصر أيسر من الصبر علىٰ ألم ما بعده.

وحقيقة غض البصر: أن يكف المسلمُ بصره عن النظر لما حُرِّم عليه، ولا ينظر إلا لما أُبيح له النظر إليه.

وهذا يدخل فيه نظر الرجل لكل امرأة لا تحل له من غير حاجة إلى النظر إليها، وكذا نظر المرأة إلى كل رجل لا يحل لها من غير حاجة إلى النظر إليه، وكذا نظر الرجل إلى عورة الرجل، ونظر المرأة إلى عورة المرأة، ونظر الرجل أو المرأة إلى الصور العارية أو مشاهدة الأفلام الإباحية، فكل هذا حرام، وغض البصر عنه واجب.

# الأدلة على أن غض البصر من شعب الإيمان:

قال تعالىٰ: ﴿ قُل لِّلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُواْ فُرُوجَهُمْ ذَالِكَ أَزْكَى لَهُمْ إِنَّ اللَّمَ وَيَحْفَظُنَ فُرُوجَهُنَ ﴾ اللَّهَ خَبِيرُ بِمَا يَصْنَعُونَ ۞ وَقُل لِلْمُؤْمِنَتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَ وَيَحْفَظْنَ فُرُوجَهُنَ ﴾ [النور: ٣٠-٣١].

قال السعدي هي نفسير هذه الآية: «أي: أرشِد المؤمنين، أن ﴿يَغُضُّواْ مِنَ أَبْصَدِهِمْ ﴾ عن النظر إلى العورات وإلى النساء الأجنبيات، وإلى زينة الدنيا التي تفتن، وتوقع في المحذور.

﴿وَيَحْفَظُواْ فُرُوجَهُمْ ﴾ عن الوطء الحرام، في قُبُل أو دُبُر، أو ما دون ذلك، وعن

التمكين من مسها، والنظر إليها ﴿ ذَلِكَ ﴾ الحفظ للأبصار والفروج ﴿ أَزَكَى لَهُمّ ﴾ أطهر وأطيب، وأنمى لأعمالهم، فإن مَن حفظ فرجه وبصره، طَهُر من الخبث الذي يتدنس به أهل الفواحش، وزكت أعماله بسبب ترك المحرم الذي تطمع إليه النفس وتدعو إليه، فمن ترك شيئًا لله عوَّضه الله خيرًا منه، ومن غض بصره عن المحرم أنار الله بصيرته، ولأن العبد إذا حفظ فرجه وبصره عن الحرام ومقدماته مع داعي الشهوة، كان حفظه لغيره أبلغ، ولهذا سماه الله حفظًا، فالشيء المحفوظ إن لم يجتهد حافظه في مراقبته وحفظه، وعمل الأسباب الموجبة لحفظه، لم ينحفظ، كذلك البصر والفرج، إن لم يجتهد العبد في حفظهما، أوقعاه في بلايا ومحن. ثم ذكّرهم بعلمه بأعمالهم، ليجتهدوا في حفظ أنفسهم من المحرمات.

ولما أمر المؤمنين بغض الأبصار وحفظ الفروج أمر المؤمنات بذلك، فقال: ﴿ وَقُل لِلْمُؤْمِنَتِ يَغْضُضَنَ مِنَ أَبْصَرِهِنَ ﴾ عن النظر إلى العورات والرجال بشهوة ونحو ذلك من النظر الممنوع ﴿ وَيَحْفَظُنَ فُرُوجَهُنَ ﴾ من التمكين من جماعها، أو مسها، أو النظر المحرم إليها » [ «تفسير السعدي » (ص: ٥٦٦)].

وعن عبد الله بن عباس والمنه قال: كان الفضل رديف رسول الله واله والما الله والما الله والما الله والما الله والما المرأة من خثعم، فجعل الفضل ينظر إليها وتنظر إليه، وجعل النبي والمنه وجه الفضل إلى الشق الآخر... [رواه البخاري: ١٥١٣، ومسلم: ١٣٣٤]. «رديف» أي: راكبًا وراءه. «الشق الآخر» أي: الجانب الآخر.

وعن أبي هريرة وَالله عن النبي عَلَيْهِ قال: «إن الله كتب على ابن آدم حظه من الزنا، أدرك ذلك لا محالة، فزنا العين النظر، وزنا اللسان المنطق، والنفس تمنى وتشتهي، والفرج يصدق ذلك كله ويكذبه» [رواه البخاري: ٦٢٤٣، ومسلم: ٢٦٥٧].

ومحل الشاهد منه قوله على: «فزنا العين النظر» فإطلاق اسم الزنا على نظر العين إلى ما لا يحل دليل واضح على تحريمه والتحذير منه.

وعن أبي سعيد الخدري والنبي على النبي على الله قال: «إياكم والجلوس على الطرقات»، فقالوا: ما لنا بد، إنما هي مجالسنا نتحدث فيها، قال: «فإذا أبيتم إلا المجالس، فأعطوا الطريق حقها» قالوا: وما حق الطريق؟ قال: «غض البصر، وكف الأذى، ورد السلام، وأمر بالمعروف، ونهى عن المنكر» [رواه البخاري: ٢٤٦٥، ومسلم: ٢١٢١].

0.4

وعن بُريدة بن الحُصَيب وَ قَالَ: قال رسول الله عَلَيْ لعليِّ: «يا عليُّ، لا تُتْبِع النظرة النظرة، فإن لك الأولى، وليست لك الآخرة» [رواه أبو داود: ٢١٤٩].

«فإن لك الأولى» أي: النظرة الأولى جائزة لك إذا كانت من غير قصد. «وليست لك الآخرة» أي: النظرة الثانية؛ لأنها باختيارك فتكون عليك.

وعن جرير بن عبد الله البجلي رضي قال: سألت رسول الله علي عن نظرة الفجأة، فقال: «اصرف بصرك» [وراه أبو داود: ٢١٤٨].

وعن ابن مسعود رضي قال: قال رسول الله عليه: «لا تباشر المرأة المرأة فتنعتها لزوجها، كأنما ينظر إليها». [رواه البخاري: ٥٢٤٠].

«تباشر» من المباشرة وهي الملامسة في الثوب الواحد، فتحس بنعومة بدنها وغير ذلك، وقد يكون المراد مطلق الاطلاع على بدنها مما يجوز للمرأة أن تراه، ولا يجوز أن يراه للرجل. «فتنعتها» أي: فتصفها. «كأنه ينظر إليها» لدقة الوصف وكثرة الإيضاح.

وعن أبي سعيد الخدري والله الله وعن أبي سعيد الخدري والله الله وعن أبي سعيد الخدري والله والله والله والله والله الله والله وا

قال الشوكاني هذا: "فيه دليل على أنه يحرم أن يضطجع الرجل مع الرجل، أو المرأة مع المرأة في ثوب واحد مع الإفضاء ببعض البدن؛ لأن ذلك مظنة لوقوع المحرم من المباشرة أو مس العورة أو غير ذلك» ["نيل الأوطار" (٦/ ١٣٤)].

وعن أنس فَطَّ قال: «إذا مرت بك امرأة، فغمِّض عينيك حتى تجاوزك» [رواه ابن أبى الدنيا في «الورع»: ٧٢].

وقال وكيع: خرجنا مع سفيان الثوري في يوم عيد فقال: «إن أول ما نبدأ به في يومنا غضُّ أبصارنا». [رواه ابن أبي الدنيا في «الورع»: ٦٦].

#### الثمرات المترتبة على غض البصر:

- تخليص القلب من ألم الحسرة.
- أنه يورث نورًا وإشراقًا في القلب يظهر في العين والوجه والجوارح، وإطلاق البصر يورث ظلمة في الوجه والجوارح.
  - أنه يورث صحة الفراسة.
  - أنه يفتح له طرق العلم وأبوابه ويسهل عليه أسبابه، وذلك بسبب نور القلب.
    - أنه يورث القلب ثباتًا وشجاعة وقوة حجة.
- أنه يورث القلب سرورًا وفرحًا وانشراحًا أعظم من اللذة والسرور الحاصل بالنظر.
  - أنه يورث محبة الله للعبد.
  - أنه يسد عنه بابًا من أبواب جهنم.
  - أنه امتثال لأمر الله الذي هو غاية سعادة العبد في معاشه ومعاده.
- أن إطلاق البصر يشتت القلب في طلب المنظور إليه، فإذا ما ترك النظر انجمع عليه قلبه، وسهل عليه الإقبال على خالقه، فحصل له الإنس به.
- أنه يقوي القلب ويفرحه، ومعلوم أن قوة المؤمن في قلبه، فإذا قوي استتبعه قوة أفعاله كلها.
- أنه يسد على الشيطان مدخله إلى القلب، فإنه ينفذ مع النظرة أسرع من نفوذ الهواء في المكان الخالي، ليزيِّن صورة المنظور، ثم يعده ويمنيِّه، ويوقد على القلب نار الشهوات.
- أنه يفرغ القلب للتفكير في مصالحه والاشتغال بها، فإطلاق البصر يشغل القلب،

وينسيه مصالحه، ويحول بينه وبينها، فينفرط عليه أمره، ويقع في اتباع الهوى والغفلة، قال تعالى: ﴿ وَلَا تُطِعْ مَنْ أَغُفَلْنَا قَلْبَهُ وَعَن ذِكْرِنَا وَٱتَّبَعَ هَوَنهُ وَكَانَ أَمْرُهُ و فُرْطًا ﴾ [الكهف: ٢٨].

- أنه من أعظم أسباب صلاح القلب؛ فإن بين العين والقلب منفذًا وطريقًا يوجب انتقال أحدهما إلى الآخر، فالقلب يصلح بصلاح العين ويفسد بفسادها.

#### الوسائل المعينة على غض البصر:

- معرفة العبد أن إطلاق البصر فيه معصية لله تعالى.
- الاستعانة بالصوم؛ فإن فيه إضعافًا للنفس عن طلب المحرمات، وتهذيب لها من الأدناس.
- أن يُشغل المسلمُ نفسَه بما ينفعه من أمر دينه ودنياه، حتى لا يأخذه الفراغ إلى طلب الفضول بالنظر، أو الاستئناس بالمحرمات من صور ومناظر خبيثة.
- الابتعاد ما أمكن عن مطالعة وسائل التواصل الاجتماعي مثل الفيسبوك وتويتر ونحوها؛ لما فيها من صور ومقاطع قد تظهر للمرء بلا رغبة منه.
- ترك صحبة السوء فإنها من أعظم ما يُدخل علىٰ المرء ذلك، فإن كثيرًا ممن ضاع دينه في مثل هذه الشهوات كان من جراء مثل هذه الصحبة، فالمرء علىٰ دين خليله.
  - الزواج المبكر للشباب، وتيسير أولياء الأمور ذلك للفتيان والفتيات.
- اختيار المسلمُ الزوجةَ التي يرى أنها تكون سببًا في غضه لبصره، فلا يتزوج امرأة لا تعجبه، ثم يذهب بعد ذلك يقلِّب بصره فيما حرم الله تعالىٰ عليه.
  - تعدد الزوجات؛ فإن من أشبع رغبته من الحلال لم يكن له توقِّ إلى الحرام.
- تذكَّر العبدِ ما يَجلبه عليه النظر من بلايا في الدنيا قبل الآخرة، كتعلق قلبه بالصورة، وما يتبعه من طلبه لها لقضاء وطره، وقد لا يستطيع الوصول إليها فيمتلأ حسرة وتتقطع أوصاله في ذلك، وغير ذلك مما تجره عليه النظرة، بل قد تكون سببًا لضياع دينه؛ فيُذكر أن مؤذنًا ارتقىٰ منارةً ليؤذن، فرأىٰ امرأة جميلة ففُتن بجمالها، فترك

٥٠٦

الأذان ونزل، وراودها عن نفسها، فامتنعت، فقال لها: أتزوجك؟ قالت: أنت مسلم وأنا نصرانية، وأبي لا يزوجني منك. قال: أتنصر. قالت: إن فعلتَ أفعل. فتنصر الرجل ليتزوجها، وأقام معهم في الدار، فلما كان في أثناء ذلك اليوم، رقى إلى سطحٍ كان في الدار فسقط منه فمات، فلم يظفر بها، وخسر دينه.

- عدم التواجد في الأماكن التي يكثر فيها التبرج والتعري كالشواطئ وأماكن الغناء واللهو.
- الدعاء والالتجاء إلى الله تعالى، فإنه هو العاصم، وهو الموفق سبحانه وتعالى، فردد دائمًا واستعذ بالله من هذا البلاء وقل: أعوذ بك ربي من فتنة الشهوات المردية، فإنه لا حول ولا قوة إلا بك، قال تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونِيٓ أَسۡتَجِبَ لَكُمۡ ۚ إِنَّ اللَّهِ عَالَىٰ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَمَ دَاخِرِينَ ﴾ [غافر: ٦٠].
- عندما تفكر نفسك بالنظر المحرم، أصرف عنك هذه الفكرة إلى فكرة أخرى تفيدك في دينك أو دنياك. فبداية الأمور خاطرة وفكرة؛ فحارب هذه الخواطر والأفكار من أجل ألا تتطور إلى عزم ففعل.
- لا تغفل عن نظر الله إليك، ولا تجعل الله أهون الناظرين إليك، واستحي منه فهو أحق من يستحى. قال تعالى: ﴿ يَعَ لَمُ خَابِنَ لَهُ الْأَعْيُنِ وَمَا تُخْفِى الصُّدُورُ ﴾ [غافر: ١٩]، وقال سبحانه: ﴿ يَسْ تَخْفُونَ مِنَ النَّاسِ وَلَا يَسْ تَخْفُونَ مِنَ النَّاسِ وَلَا يَسْ تَخْفُونَ مِنَ اللَّهِ وَهُوَ مَعَهُمْ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لَا يَرْضَى مِنَ النَّهِ مِمَا يَعْ مَلُونَ مُحِيطًا ﴾ [النساء: ١٠٨]، وقال تعالى: ﴿ أَلْمَ يَعْلَم بِأَنَّ اللّهُ يَرَىٰ ﴾ [العلق: ١٤].
- -إذا رأيت نفسك قد ضعفت فذكرها بالله واستمع للقرآن أو للموعظة: ﴿ فَلَكِّرُ اللَّهُ وَاسْتَمَعَ لَلْقَرَآنِ أَو للموعظة: ﴿ فَلَكِّرُ اللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَعِيدٍ ﴾ [ق: ٤٥].
- ضع لنفسك برنامجا تملئ به وقتك بالخير، وضمن هذا البرنامج وقت للمباح تقضيه مع الأهل أو الأصحاب وفي جمع من الناس.
  - تذكر نعمة البصر عليك وخف من الله أن يسلبك إياها.

- نعمة البصر استخدمها في التأمل في خلق الله، وقراءة القرآن والحديث النبوي وغير ذلك من الكتب المفيدة، والنظر المباح.

ومن ذلك قراءة كتاب « الجواب الكافي « لابن القيم أكثر من مرة فهو نافع في هذا الباب. وقراءة قصة نبى الله يوسف عليه السلام وتفسيرها.

- اصبر عن النظر إلى الصور المحرمة فإن الصبر - بإذن الله - هو الذي يوصلك إلى المنازل العالية والجنات الغالية.

قال تعالىٰ: ﴿ وَٱلَّذِينَ صَبَرُواْ ٱبْتِغَآء وَجَهِ رَبِّهِمْ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقَنَهُمْ سِرَّا وَعَلَانِيَةَ وَيَدْرَءُونَ بِٱلْحَسَنَةِ ٱلسَّيِّعَةَ أُوْلَيَكَ لَهُمْ عُقْبَى ٱلدَّارِ ۞ جَنَّتُ عَدْنِ يَدْخُلُونِهَا وَمَن صَلَحَ مِنْ ءَابَابِهِمْ وَعَلَانِيَةَ وَيَدْرَءُونَ بِٱلْحَسَنَةِ ٱلسَّيِّعَةَ أُوْلَيَهِكَ لَهُمْ عُقْبَى ٱلدَّارِ ۞ سَلَمُ عَلَيْكُم بِمَا صَبَرَتُمُ فَنِعَمَ عُقْبَى ٱلدَّارِ ۞ وَأَزْوَجِهِمْ وَذُرِّيَّتِهِمٌ وَذُرِّيَّتِهِمٌ وَذُرِّيَّتِهِمٌ وَأَنْ يَتَعُمُ عُقْبَى ٱلدَّارِ ۞ الرعد: ٢٢ - ٢٤].

- أترك النظر إلى هذه الصور وتذكر أنه من ترك شيئا لله عوضه الله خيرًا منه كما جاء في الحديث عن النبي عليه .



# 🔌 ۱۸. الحجاب 🛸

إن من مكارم الأخلاق التي بعث الله تعالى بها محمدًا وسيح على الله عله النبي وسيح من الإيمان، وشعبة من شعبه، ولا ينكر أحد أن من الحياء المأمور به شرعًا وعُرفًا احتشام المرأة وتخلقها بالأخلاق التي تبعدها عن مواقع الفتن ومواضع الرَّيب، وإن مما لا شك فيه أن احتجابها بتغطية جسدها لهو من أكبر احتشام تفعله وتتحلى به؛ لما فيه من صونها وإبعادها عن الفتنة.

وحقيقة الحجاب أنه: ما يستر بدن المرأة المسلمة عن الرجال الأجانب، من لباسٍ واسعٍ سابغٍ يغطي جميع بدنها، أو حائل يحول بينها وبينهم، ويمنع رؤية شيء من بدنها.

فالحجاب أعم من الخمار أو النقاب اللذّين تلبسهما المرأة لتغطي بهما رأسها أو وجهها، فهو يشمل ذلك ويشمل كل بدنها.

وينبغي أن يراعي في الحجاب الذي تلبسه المرأة عدة شروط وهي:

١ - أن لا يشف شيئًا من جسم المرأة، ويكون ساترًا لجميع البدن.

قال تعالىٰ: ﴿ يَنَأَيُّهُا ٱلنَّبِيُّ قُل لِّأَزُوَجِكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسَآءِ ٱلْمُؤْمِنِينَ يُدُنِينَ عَلَيْهِنَّ مِن جَلَبِيهِنَّ ذَلِكَ أَدْنَى أَن يُعْرَفِّنَ فَلَا يُؤْذَيْنَ وَكَانَ ٱللَّهُ عَفُوزًا رَّحِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٥٥].

يقول تعالىٰ ذكره لنبيه محمد على: يا أيها النبي قل لأزواجك وبناتك ونساء المؤمنين لا يتشبهن بالعبيد من النساء في لباسهن إذا هن خرجن من بيوتهن لحاجتهن فكشفن شعورهن ووجوههن، وكان هذا عادة لهن في الأزمنة السابقة، ولكن يرخين الجلباب علىٰ رؤوسهن ووجوههن وصدورهن؛ لئلا يعرض لهن فاسق. والجلباب هو الرداء والملحفة التي تستر بدن المرأة وزينتها.

وهذه الآية تُسمىٰ آية الحجاب؛ حيث أمر اللهُ نبيَّه أن يأمر النساء عمومًا، ويبدأ

بزوجاته وبناته؛ لأنهن آكد مِن غيرهن، ولأن الآمر لغيره ينبغي أن يبدأ بأهله قبل غيرهم [ينظر: «تفسير الطبري» (١٨١/ ١٨١)، و«تفسير السعدي» (ص٦٧٢)].

٢- أن يكون فضفاضًا غير ضيق، لا يجسِّم شيئًا من جسدها.

ففي حديث أسامة بن زيد وَ قُلْكَ قال: كساني رسول الله عَلَيْة قُبْطِيَّة كثيفة كانت مما أهدى له دِحْيَة الكلبي فكسوتها امرأتي، فقال رسول الله عَلَيْة: «مالك لا تلبس الْقُبْطِيَّة؟»، فقلت: يا رسول الله! كسوتها امرأتي، فقال: «مرها أن تجعل تحتها غلالة فإني أخاف أن تصف حجم عظامها». [رواه أحمد: ٢١٧٨٦].

قال الشوكاني هه: وإنما أمر بالثوب تحته لأن القباطي ثياب رقيق لا تستر البشرة عن رؤية الناظر بل تصفها. [نيل الأوطار (١٣٦/ ٢)].

٣- أن لا يكون فيه زينة تلفت الانتباه إلىٰ المرأة من زخارف ونحوها.

قال تعالىٰ: ﴿ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَ ﴾ [النور ٣١]. أي: ولا يُظهرن زينتهن للرجال، بل يجتهدن في إخفائها. وقال تعالىٰ: ﴿ وَلَا تَبَرَّجُنَ تَبَرُّجُ الْجَلِهِلِيَّةِ اللَّوْلَىٰ ﴾ [الأحزاب:٣٣] أي: ولا تُظهرن محاسنكنَّ، كما كان يفعل نساء الجاهلية الأولىٰ في الأزمنة السابقة علىٰ الإسلام، وهو خطاب للنساء المؤمنات في كل عصر.

٤- أن لا يكون مبخرًا معطَّرًا.

عن أبي موسى الأشعري وَخُكَ قال: قال رسول الله عَلَيْهِ: «أيما امرأة استعطرت فمرت على قوم ليجدوا من ريحها فهي زانية» [رواه النسائي: ١٢٦].

قال الإمام الصنعاني: (فهي زانية) لأنها تدعوهم بعطرها إلىٰ ذلك، فنزلت ذريعة الشيء منزلته. [التنوير شرح الجامع الصغير: ٤٤٠/٤].

٥ - أن لا يكون ثياب شهرة، تلبسه المرأة لتشتهر به وتُعرف، وتلفت الأنظار إليها.
 ويُقصد بلباس الشهرة: أن ترتدي المرأة ما يلفت أنظار الناس إليها؛ بهدف الشهرة
 بينهم والكِبر والترفع على الناس.

فعن عبدالله بن عمر وللطفي قال: قال رسول الله عليه الله عليه الله عليه عليه عبدالله بن عمر المنطقة في الدُّنيا

ألبسه اللهُ ثوبَ مَذلَّةٍ يومَ القيامةِ ثمَّ ألهب فيه نارًا». [رواه أبو داود: ٢٠٦٩، والنسائي: ٩٥٦٠]. قال الشوكاني هي: والمراد أن ثوبه يشتهر بين الناس لمخالفة لونه لألوان ثيابهم، فيرفع الناس إليه أبصارهم ويختال عليهم بالعجب والتكبر. [نيل الأوطار: ٢/ ١١١)]. ٢- ألا يشبه لباس الرجل.

فعن أبي هريرة رضي قال: لعن رسول الله على الرجل يلبس لِبْسَةَ المرأة، والمرأة تلبس لبستة الرجل. [رواه أبو داود:٤٠٩٨].

٧- ألا يشبه لباس الكافرات، وهو اللباس الخاص بغير المسلمين.

فعن عبدالله بن عمر رضي قال: قال رسول الله عليه: «من تشبه بقوم فهو منهم». [رواه أبو داوود: ٤٠٣١].

قال ابن تيمية على: وهذا الحديث أقل أحواله أنه يقتضي تحريم التشبه بهم. [اقتضاء الصراط المستقيم: ١/ ٢٧٠].

# مسألة: في تغطية المرأة وجهها عن الرجال الأجانب.

في هذه المسألة خلاف بين أهل العلم، وقد دلت الأدلة على وجوب تغطية الوجه؛ لأنه موضع الزينة والفتنة.

من ذلك عن أم المؤمنين عائشة والمنطقة والنبي الله الركبان يمرون بنا ونحن مع رسول الله والله عليه محرمات؛ فإذا حاذوا بنا سدلت إحدانا جلبابها من رأسها على وجهها، فإذا جاوزونا كشفناه». [رواه أبو داود: ١٨٣٣، وأحمد: ٢٤٠٦٧].

ومما هو معلوم أن المرأة لا تضع شيئًا على وجهها حال إحرامها، ولكن عائشة ومن معها من الصحابيات كن يسدلن على وجوههن؛ لأن وجوب تغطية الوجه في حال مرور الأجانب أوجب من تركها حال الإحرام.

وعن عائشة رَضِيًا قالت: «يرحم الله نساء المهاجرات الأُول، لما أنزل الله: ﴿ وَلَيَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَ عَلَى جُيُوبِهِنَ ﴾ [النور: ٣١] شققن مروطهن فاختمرن بها» [رواه البخاري: ٤٧٥٨]. أي: لما نزلت هذه الآية الآمرة بالحجاب سارعت المهاجرات ، بامتثال ذلك فلبسن الخمار.

قال ابن حجر هي: قوله: «فاختمرن» أي: غطين وجوههن. [فتح الباري: ٨/ ٤٩٠]. وعن علقمة بن أبي علقمة، عن أمه قالت: رأيت حفصة بنت عبد الرحمن بن أبي بكر دخلت على عائشة وعليها خمار رقيق يشفُّ عن جيبها، فشقَّته عائشة عليها وقالت: أما تعلمين ما أنزل الله في سورة النور؟ ثم دعت بخمار فكسَتْها [«الطبقات الكبرئ» لابن سعد (٨/ ٧٧)]. «جيبها» أي: عنقها وصدرها.

# الأدلة من الكتاب والسنة على أن الحجاب من شعب الإيمان:

قال الله تعالى: ﴿ وَقُل لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضَنَ مِنَ أَبْصَرِهِنَّ وَيَحْفَظُنَ فُرُوجَهُنَّ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَمِنْهَ أَوْلَيَضْرِيْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُيُوبِهِنَّ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَمِنْهَ أَوْلَيَضْرِيْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُيُوبِهِنَّ أَوْ إِخْوَنِهِنَّ أَوْ اَبْنَاقِهِ بَعُولَتِهِنَّ أَوْ أَبْنَاقِهِ بَعُولَتِهِنَّ أَوْ إَبْنَاقِهِ بَعُولَتِهِنَّ أَوْ اَبْنَاقِهِ بَعُولَتِهِنَ أَوْ أَبْنَاقِهِ بَعُولَتِهِنَ أَوْ إِلَا يَعْدَلُ اللهِ وَالْمَعْنَ أَوْ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَلا يَضْرِبْنَ بِأَرْجُلِهِنَّ لِيُعْلَمُ مَا يُخْفِينَ مِن زِينَتِهِنَّ أَوْ إِلَى اللهِ عَوْرَاتِ النِسَاقِ وَلَا يَضْرِبْنَ بِأَرْجُلِهِنَّ لِيُعْلَمُ مَا يُخْفِينَ مِن زِينَتِهِنَّ وَلَا يَضْرِبْنَ بِأَرْجُلِهِنَّ لِيُعْلَمُ مَا يُخْفِينَ مِن زِينَتِهِنَّ أَوْلِيلُونَ لِيَعْلَمُ مَا يُخْفِينَ فِي اللهِ اللهِ وَمِن اللهِ اللهِ اللهِ عَوْلَاتِ اللهُ اللهِ وَقُولُونَ ﴾ [النور: ٣١].

قال السعدي هي: ﴿ وَقُل لِلْمُؤْمِنَةِ يَغَضُضَنَ مِن أَبْصَارِهِنَ ﴾ عن النظر إلى العورات والرجال بشهوة ونحو ذلك من النظر الممنوع ﴿ وَيَحْفَظُنَ فُرُوجَهُنَ ﴾ من التمكين من جماعها، أو مسها، أو النظر المحرم إليها ﴿ وَلَا يُبُدِينَ زِينَتَهُنَ ﴾ كالثياب الجميلة والحلي وجميع البدن كله من الزينة، ولما كانت الثياب الظاهرة، لا بد لها منها، قال: ﴿ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا ﴾ أي: الثياب الظاهرة، التي جرت العادة بلبسها إذا لم يكن في ذلك ما يدعو إلى الفتنة بها ﴿ وَلْيَضْرِبُنَ بِخُمُرِهِنَ عَلَى جُيُوبِهِنَ ﴾ وهذا لكمال الاستتار، ويدل ذلك على أن الزينة التي يحرم إبداؤها يدخل فيها جميع البدن، كما ذكرنا. ثم كرر النهي عن إبداء زينتهن، ليستثني منه قوله: ﴿ إِلَّا لِبُعُولَتِهِنَ ﴾ أي: أزواجهن ذكرنا. ثم كرر النهي عن إبداء زينتهن، ليستثني منه قوله: ﴿ إِلَّا لِبُعُولَتِهِنَ ﴾ أي: أزواجهن

٥١٢ مَنْ يَهُوعَ يُرْشُعُ عَلَى الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ

﴿ أَوْ اَبَآبِهِنَ أَوْ اَبَآءِ بُعُولَتِهِنَ ﴾ يشمل الأب بنفسه، والجد وإن علا ﴿ أَوْ أَبَنَآبِهِنَ أَوْ أَبَنَآءِ بُعُولَتِهِنَ أَوْ أَبَنَآءِ عِلْمَ ﴿ أَوْ أَبَنَآ بِهِنَ أَوْ أَبَنَآ بِهِنَ أَوْ إِخْوَانِهِنَ أَوْ إِخْوَانِهِنَ ﴾ بعُولَتِهِنَ ﴾ ويدخل فيه الأبناء وأبناء البعولة مهما نزلوا ﴿ أَوْ إِخْوَانِهِنَ أَوْ بَنِي إِخْوَانِهِنَ ﴾ أي: يجوز للنساء أن ينظر بعضهن أَوْ نِسَآبِهِنَ ﴾ أي: يجوز للنساء أن ينظر بعضهن إلىٰ بعض مطلقًا، وقيل: إن المسلمة لا يجوز أن تنظر إليها الذمية.

﴿ أُوِ ٱلتَّبِعِينَ غَيْرِ أُوْلِي ٱلْإِرْبَةِ مِنَ ٱلرِّجَالِ ﴾ أي: أو الذين يتبعونكم، ويتعلقون بكم، من الرجال الذين لا حاجة لهم في هذه الشهوة، كالمعتوه الذي لا يدري ما هنالك، وكالعنين الذي لم يبق له شهوة، لا في فرجه، ولا في قلبه، فإن هذا لا محذور من نظره.

﴿ أُوِ ٱلطِّفْلِ ٱلَّذِينَ لَمْ يَظْهَرُواْ عَلَى عَوْرَاتِ ٱلنِّسَآءِ ﴾ أي: الأطفال الذين دون التمييز، فإنه يجوز نظرهم للنساء الأجانب، وعلل تعالىٰ ذلك بأنهم ليس لهم علم بعورات النساء، ولا وجدت فيهم الشهوة بعد.

﴿ وَلَا يَضْرِبْنَ بِأَرْجُلِهِنَ لِيُعْلَمَ مَا يُخُفِينَ مِن زِينَتِهِنَ ﴾ أي: لا يضربن الأرض بأرجلهن، ليصوِّت ما عليهن من حلي، كخلاخل وغيرها، فتُعلَم زينتها بسببه، فيكون وسيلة إلىٰ الفتنة » [ «تفسير السعدي » (ص: ٥٦٦) باختصار وتصرف يسير].

وقال عَنْ النَّبِيّ السَّنَ كَأَحَدِ مِّنَ النِّسَآءِ النَّبِيّ السَّنَ كَأَحَدِ مِّنَ النِّسَآءِ إِنِ اتَّقَيْتُنَ فَلَا تَخْضَعْنَ بِالْقَوْلِ فَيَطْمَعَ اللَّذِي فِي قَلْمِهِ عَمَرَضٌ وَقُلْنَ قَوْلَا مَّعْرُوفَا ﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلَا تَبَرَّجُنَ تَبَرُّجُ الْجَلِهِلِيَّةِ الْخُلِهِلِيَّةِ الْخُلِهِلِيَّةِ الْخُلِهِلِيَّةِ اللَّحْزابِ: ٣٣،٣٢].

هذه آداب أمر الله تعالى بها نساء النبي على ونساء الأمة تبع لهن في ذلك، فقال تعالى: ﴿ فَلَا تَخْضَعُنَ بِالْقَوْلِ ﴾ أي: في مخاطبة الرجال، فتتكلمن بكلام رقيق، يدعو ويُطمِع ﴿ ٱلَّذِى فِي قَلْمِهِ عَمَرَ ضُ ﴾ أي: مرض شهوة الزنا، فإنه مستعد، ينظر أقل محرِّك يحركه؛ لأن قلبه غير صحيح، فإن القلب الصحيح ليس فيه شهوة لما حرم الله، ولما نهاهن عن الخضوع في القول، فربما تُوهِّم أنهن مأمورات بإغلاظ القول، دفع هذا بقوله: ﴿ وَقُلْنَ

قَوْلَا مَعْرُوفَا ﴾ أي: غير غليظ ولا جاف، كما أنه ليس بِلَيِّنِ خاضع. ﴿ وَقَرْنَ فِي بَيُوتِكُنَّ ﴾ أي: أي: اقررن فيها، لأنه أسلم وأحفظ لَكُنَّ، ﴿ وَلَا تَبَرَّخَنَ تَبَرُّحَ ٱلْجَهِلِيَّةِ ٱلْأُولَٰ ﴾ أي: لا تُكثرن الخروجَ متجملات أو متطيبات، كعادة أهل الجاهلية الأولى، الذين لا علم عندهم ولا دين [ينظر: «تفسير ابن كثير» (٦/ ٤٠٨]، و «تفسير السعدى» (ص٦٦٣)].

وعن عبد الله بن مسعود رضي عن النبي على قال: «المرأة عورة، فإذا خرجت استشرفها الشيطان» [رواه الترمذي: ١١٧٣].

«استشرفها الشيطان» أي: زيَّنها في نظر الرجال. والمعنىٰ أن المرأة يُستقبح بروزها وظهورها فإذا خرجت من بيتها أمعن النظر إليها؛ ليغويها بغيرها، ويغوي غيرها بها، ليوقعهما أو أحدهما في الفتنة. [ينظر: «تحفة الأحوذي» (٤/ ٢٨٣)].

وعن أبي هريرة ولحق قال: قال رسول الله والمنه الله والله والله المار لم أرهما: قوم معهم سِياط كأذناب البقر يضربون بها الناس، ونساء كاسيات عاريات مميلات مائلات، رءوسهن كأسنمة البُخْت المائلة، لا يدخلن الجنة، ولا يجدن ريحها، وإن ريحها ليوجد من مسيرة كذا وكذا» [رواه مسلم: ٢١٢٨].

«البُخْت» أي: الإبل. وهذا الحديث من معجزات النبوة؛ فقد وقع هذان الصِّنْفان وهما موجودان، وفيه ذم هذين الصِّنْفَيْن. وقوله: «نساء كاسيات عاريات» قيل: معناه تستر بعض بدنها وتكشف بعضه، وقيل: معناه تلبس ثوبًا رقيقًا يصف لون بدنها. وأما «مائلات» فمعناه: يمشين متبخترات مميلات لأكتافهن، وقيل: يَمْشُطن المِشطة المائلة وهي مِشطة البغايا، «مميلات»: يُمَشِّطْن غيرَهن تلك المِشطة. «رءوسهن كأسنمة البُخت» معناه: أن يُكبِّرْنها ويُعظِّمْنَها بلف عمامة أو عصابة أو نحوها [ينظر: شرح مسلم» للنووى (١١٤/ ١١٠)].

قال ابن عبد البر هي: أراد عليه النساء اللواتي يلبسن من الثياب الشيء الخفيف الذي يصف لا يستر، فهن كاسيات بالاسم عاريات في الحقيقة. [تنوير الحوالك (٣/ ١٠٣)].

#### الثمرات المترتبة على الالتزام بالحجاب:

- الحجاب طاعة لله على وطاعة لرسول الله على وهذه الطاعة عليها مدار الفلاح والفوز في الدنيا والآخرة.
- أن المرأة المسلمة إذا اعتصمت بالحجاب كانت بعيدة عن النار قريبة من الجنة؛ فإنها إذا خلعت حجابها وتبرجت كانت متوعّدة بدخول النار وبحرمانها من الجنة، كما سبق في الحديث.
- الحجاب طهارة للقلوب والنفوس من دخائل الشيطان، فإنَّ نَظَر الرجل إلىٰ المرأة من أعظم أسباب الفتن وفساد القلوب، فمتىٰ احتجبت المرأة اندفع هذا الفساد عن الفرد وعن الجماعة كلها.
- أنه من أسباب العفة، فإن النظرة هي حبل الشيطان الذي يجر به الناس إلىٰ طريق الزنا والفواحش.
- أنه من أعظم ما تصون المرأة عرضها وعرض ذويها، وتدفع به الأذى عن نفسها وعنهم، فإن المرأة المتبرجة يُظَنُّ بها غالبًا مظنة السوء، وقد يتعرض لها أصحاب القلوب المريضة، وهذا فيه أعظم الإيذاء لها ولذويها، فلا تكاد تجد امرأةً محتجبةً بالحجاب الشرعي يتعرض لها أحد بسوء.
- أنه ستر للعورة التي ينبغي أن تستحي كل امرأة من كشفها، بل كل من له عقل يستحي من انكشاف عورته، قال تعالىٰ: ﴿ يَكْبَنِيٓ ءَادَمَ قَدُ أَنْزَلْنَا عَلَيْكُمُ لِبَاسًا يُؤَرِى سَوْءَ اِتَكُمُ وَ يَكُمُ مِن انكشاف عورته، قال تعالىٰ: ﴿ يَكْبَنِيٓ ءَادَمَ قَدُ أَنْزَلْنَا عَلَيْكُمُ لِبَاسًا يُؤرِى سَوْءَ اِتَكُمُ وَيَكُمُ مَيذًا كُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٦].
  - أنه من أعظم ما يستعان به على محاربة الفواحش.
- أنه مما تحافظ به المرأة على حيائها، فمتى تركت المرأة الاحتجاب واعتادت كشف عورتها أمام الرجال زال حياؤها، ومن لا حياء له فهو ميت في الدنيا، فالحياء من أبرز الصفات التي تنأى بالمرء عن الرذائل، وتحجزه عن السقوط في مساوئ الأخلاق.

#### الوسائل المعينة على الالتزام بالحجاب الشرعي:

- التزام طاعة الله تعالى والقيام بما أمر به حق القيام، فتربي المسلمة نفسها على السمع والطاعة لله ولرسوله على السمع والطاعة الله ولرسوله على السمع والطاعة الله ولرسوله المعلى السمع والطاعة الله ولرسوله المعلى الم
- أن تعلم المرأة أنه لا شيء أصلح لها مما أمرها به الله تعالى وأمرها به الرسول على وإن خالف هوى نفسها.
- اقتداء المسلمات بالصحابيات الفضليات في التحجب والتستر وامتثال أمر الله ورسوله عليه.
  - أن تعتزُّ المسلمة بدينها وتترك التشبه بالكافرات والفاسقات.
- أن يربي الوالدين بناتهن على العفة منذ نعومة أظفارهن، فلا يتحجج الأب ولا الأم بأن البنت ما زالت صغيرة، فإنا نرئ كثيرًا من بنات المسلمين قد أدركت سن البلوغ وما زال والداها يُلبسانها لباسًا قصيرًا مما يكشف عورتها، بحجة أنها ما زالت صغيرة.
- التربية على الحياء والعمل على غرسه في نفوس الشباب خصوصًا البنات منهن فإنهن أولى به من غير هن، فما تركت بنتًا الحجاب إلا بعد انعدام الحياء في نفسها.
- تربية الأولاد على الغيرة، حتى ينشئوا رجالًا غيورين على أهلهم، فالرجل الغيور لا يتحمل رؤية ابنته أو زوجته وهي تسير كاشفة عن شيء من جسدها أمام الرجال، فإن من أعظم أسباب ما نحن فيه ذهاب الغيرة من الرجال.
- الدعاء؛ فتدعو المرأة أن يسترها ربُّها، ويدعو الرجل أن يستره ربُّه ويستر أهلَه؛ فعن ابن عمر رَبُّه قال: لم يكن رسول الله عَيْلَةُ يَدَع هؤ لاء الدعوات حين يمسي وحين يصبح: «اللهم إني أسألك العافية في الدنيا والآخرة، اللهم إني أسألك العفو والعافية في ديني ودنياي وأهلي ومالي، اللهم استر عوراتي، وآمن روعاتي...» [رواه أبو داود: ٤٧٠٥].

# 🧩 ۸۲. حفظ اللسان 🦟

خلق الله تعالى الإنسان، وجعل له لسانًا يترجم به عما في نفسه من معان، فهو نعمة من الله تعالى على العبد كبقية حواسه، لكن هذا اللسان إن لم يحفظه العبد كما أمره الله ويكفه عن كل ما يخشى عاقبته كان نقمة عليه، وربما صار سببًا لهلاكه في الدنيا، ودخوله النار في الآخرة؛ لذا فإن حفظ اللسان عن الكلام المحرم وما لا فائدة فيه من أهم شعب الإيمان.

وحقيقة حفظ اللسان: هو ألا يتكلم العبد إلا بما تترجح فيه المصلحة، من ذكر الله تعالى وما كان في معناه من أمر بمعروف ونهي عن منكر ونحو ذلك، أو الكلام فيما ينفعه في أمور دنياه، فيمسك عن الكلام عما فيه مفسدة؛ ككذب وقذف وسب وشتم وغيبة ونميمة وقول زور، فهذا ونحوه من الكلام المحرم، ويمسك عما استوت مفسدته مع مصلحته؛ لأن درء المفاسد مقدم على جلب المصالح، وإن كان الكلام فيما هو مباح فالأولى في هذا أيضا الإمساك؛ لأن أقل ما فيه تضييع لحظات العمر، وهذا من أعظم الخسران عند أهل اليقظة من المؤمنين.

## الأدلة على أن حفظ اللسان من أهم شعب الإيمان:

قال تعالىٰ: ﴿ مَّا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ [ق: ١٨].

قال ابن كثير هي: « مَّايَلِفِظُ اي: ابن آدم هِمِن قَوْلِ اي: ما يتكلم بكلمة ﴿ إِلَّالَدَيْهِ وَقِيْ عَتِيدٌ الله وَلا حركة ، كما قال رَقِيبٌ عَتِيدٌ الله وَلها من يراقبها مُعد لذلك يكتبها ، لا يترك كلمة و لا حركة ، كما قال تعالىٰ: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَفِظِينَ ۞ كِرَامًا كَتِبِينَ ۞ يَعَلَمُونَ مَا تَقْعَلُونَ ﴾ [الانفطار: ١٠ - ١٦] التفسير ابن كثير » (٧/ ٣٩٨)].

 قوله: «المسلم» أي: الكامل؛ أو المسلم الحقيقي. «من سلم المسلمون من لسانه» أي: سلموا من: السب، والشتم، واللعن، والغيبة، والبهتان، والنميمة، وقول الزور، وغير ذلك. «ويده»: أي: من: الضرب، والقتل، ونحوهما. وخُص اللسان واليد بالذكر؛ لأن أكثر الأذئ بهما، وقُدِّم اللسان؛ لأن الإيذاء به أكثر وأسهل، ولأنه أشد نكاية، ولأنه يعم الأحياء والأموات، وابتُلي به الخاص والعام خصوصًا في هذه الأيام [ينظر: «مرقاة المفاتيح» (١/ ٢٧)].

وعن عبد الله بن عمرو بن العاص والله على قال: إن رجلًا سأل رسول الله والله والله الله وعن عبد الله بن عمرو بن العاص والله والله والله المسلمون من لسانه ويده [رواه البخاري: ٢٤٨٤، ومسلم: ٤٠]. وعن أبي موسى والله قال: قالوا يا رسول الله أي الإسلام أفضل؟ قال: «من سلم المسلمون من لسانه ويده» [رواه البخاري: ١١، ومسلم: ٢٤].

وعن أبي هريرة والله عن النبي والله قال: «إن العبد ليتكلم بالكلمة من رضوان الله، لا يلقي لها بالا، يرفعه الله بها درجات، وإن العبد ليتكلم بالكلمة من سخط الله، لا يُلقي لها بالا، يهوي بها في جهنم» [رواه البخاري: ٢٤٧٨، ومسلم: ٢٩٨٨].

قال النووي هي: «معناه لا يتدبرها ويفكر في قبحها، ولا يخاف ما يترتب عليها، كالكلمة التي يترتب عليها إضرار مسلم ونحو ذلك، وهذا كله حث على حفظ اللسان كما قال عليه: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيرًا أو ليصمت»، وينبغي لمن أراد النطق بكلمة أو كلام أن يتدبره في نفسه قبل نطقه، فإن ظهرت مصلحته تكلم وإلا أمسك» [«شرح مسلم» (۱۸/ ۱۱۷)].

وعن سهل بن سعد رضي عن رسول الله عليه قال: «من يضمن لي ما بين لَحْيَيْه وما بين رجليه أضمن له الجنة» [رواه البخاري: ٦٤٧٤].

قوله: «يضمن» أي: يحفظ ويؤدي حقه. «ما بين لحييه» لحييه مثنى لحي، وهو العظم في جانب الفم، والمراد: اللسان. «ما بين رجليه» أي: فرجه. وفي هذا الحديث: أن من حفظ لسانه وفرجه عن الحرام دخل الجنة.

وعن عبد الله بن مسعود على عن النبي على قال: «عليكم بالصدق، فإن الصدق يهدي إلى البر، وإن البريهدي إلى الجنة، وما يزال الرجل يصدق ويتحرى الصدق حتى يُكتب عند الله صدِّيقًا، وإياكم والكذب، فإن الكذب يهدي إلى الفجور، وإن الفجور يهدي إلى النار، وما يزال الرجل يكذب ويتحرى الكذب حتى يُكتب عند الله كذابًا» [رواه البخاري: ٢٦٠٤، ومسلم: ٢٦٠٧].

وعن سمرة بن جندب والله قال: قال رسول الله والله الأرض والله الله والله والله

وعن أبي هريرة وَاللَّهُ ، عن النبي عَلَيْهُ قال: «آية المنافق ثلاث: إذا حدَّث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا اؤتمن خان» [رواه البخاري: ٣٣، ومسلم: ٥٩].

وعن عبد الله بن عمرو على قال: قال رسول الله على: «أربع من كن فيه كان منافقًا خالصًا، ومن كانت فيه خصلة منهن كانت فيه خصلة من نفاق حتى يدعها: إذا اؤتمن خالم، وإذا حدَّث كذب، وإذا عاهد غدر، وإذا خاصم فجر» [رواه البخاري: ٣٤، ومسلم: هم] «خصلة» أي: صفة.

وعن أبي شريح الخزاعي تَطَقَّ قال: سمع أُذناي ووعىٰ قلبي النبيَّ عَلَيْ يقول: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيرًا أو ليسكت» [رواه البخاري: ٢٤٧٦، ومسلم: ٤٨].

وعن أبي هريرة رضي قال: قال رسول الله رسول الله عليه الله واليوم الآخر فلي فله الله واليوم الآخر فلي فليقل خيرًا أو ليصمت الرواه البخارى: ٢٠١٨، ومسلم: ٤٧].

وعن عبد الله بن عمرو بن العاص و قال: قال رسول الله و الله عليه: «من صمت نجا» [رواه الترمذي: ٢٥٠١].

قوله: «من صمت» أي: سكت عن الشر. «نجا» أي: فاز بكل خير، ونجا من مصائب الدنيا والآخرة، ومقصود الحديث: أن لا يتكلم بالحرام وفيما لا يعنيه، ويقتصر على المهم ففيه النجاة.

وعن معاذ بن جبل على قال: كنت مع النبي في سفر، فأصبحت يومًا قريبًا منه ونحن نسير، فقلت: يا رسول الله أخبرني بعمل يدخلني الجنة ويباعدني عن النار، قال: "لقد سألتني عن عظيم، وإنه ليسير على من يسره الله عليه، تعبد الله ولا تشرك به شيئًا، وتقيم الصلاة، وتؤتي الزكاة، وتصوم رمضان، وتحج البيت» ثم قال: "ألا أدلك على أبواب الخير: الصوم جنة، والصدقة تطفئ الخطيئة كما يطفئ الماء النار، وصلاة الرجل من جوف الليل» قال: ثم تلا ﴿ تَتَجَافَ جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمَضَاحِع ﴾ [السجدة: ١٦]، حتى بلغ ﴿ يَعْمَلُونَ ﴾ [السجدة: ١٧] ثم قال: "ألا أخبرك برأس الأمر كله وعموده، وذروة سنامه»؟ قلت: بلي يا رسول الله، قال: "رأس الأمر الإسلام، وعموده الصلاة، وذروة سنامه الجهاد» ثم قال: "ألا أخبرك بملاك ذلك كله»؟ قلت: بلي يا نبي الله، فأحذ بلسانه قال: "كف عليك هذا»، فقلت: يا نبي الله، وإنا لمؤاخذون بما نتكلم به؟ فقال: "ثكلتك أمك يا معاذ، وهل يكبُّ الناسَ في النار على وجوههم أو على مناخرهم فقال: "للاحصائد ألسنتهم» [رواه الترمذي: ٢٦١٦].

قوله: «ألا أخبرك بملاك ذلك كله» يعني: أخبرك بشيء يكمل ويتم به لك ثواب هذه العبادات. «فأخذ بلسانه» يعني: أخذ رسول الله عليه السلام بلسان نفسه. «كف عليك هذا» أي: احفظ لسانك من أن يوقع عليك ضررًا وهلاكًا وخسارًا في الدنيا أو في الآخرة. «ثكلتك أمك يا معاذ»، أي: فقدتك أمك بأن تموت يا معاذ، وهو دعاء على أحدٍ من غير أن يراد وقوعه، بل يقال لتأديب الرجل وتنبيهه من الغفلة وتيقظه في الأمر.

والحديث يدل على أن كف اللسان وضبطه وحبسه هو أصل الخير كله، وأن من ملك لسانه، فقد ملك أمره وأحكمه وضبطه.

وعن أبي هريرة وطن قال: قال رجل: يا رسول الله، إن فلانة يذكر من كثرة صلاتها، وصيامها، وصدقتها، غير أنها تؤذي جيرانها بلسانها، قال: «هي في النار». قال: يا رسول الله، فإن فلانة يذكر من قلة صيامها، وصدقتها، وصلاتها، وإنها تصدَّق بالأثوار من الأقط، ولا تؤذي جيرانها بلسانها، قال: «هي في الجنة» [رواه أحمد: ٩٦٧٥]. «الأثوار من الأقط» أي: اللبن الجامد المستحجر.

وعن سماك قال: قلت لجابر بن سمرة والله عليه؟ أكنت تجالس رسول الله عليه؟ قال: «نعم، وكان طويل الصمت، قليل الضحك، وكان أصحابه يذكرون عنده الشعر، وأشياء من أمورهم، فيضحكون، وربما تبسم». [رواه أحمد: ٢٠٨١٠].

وعن الأحنف بن قيس قال: قال عمر بن الخطاب وَ الله الله الله من كثر كلامه كثر سَقَطه، ومن كثر من قيس قال حياؤه، ومن قلَّ حياؤه قلَّ ورعه، ومن قلَّ ورعه مات قلبه» [رواه ابن حبان في «روضة العقلاء» (ص٤٤)]. «كثر سَقَطه» أي: كثرت أخطاؤه وزلاته.

وعن أبي سعيد الخدري والله قال: «إذا أصبح الرجل فإن أعضاءه تكفر اللسان تقول: اتق الله فينا؛ فإنك إن استقمت استقمنا، وإن اعوججت اعوججنا» [رواه أحمد في «الزهد»: ١٠٨٦]. قوله: «تكفر اللسان» أي: تذل وتخضع له.

وقال ابن مسعود رضي الله الذي لا إله إلا هو، ما على الأرض أحق بطول سجن من اللسان» [رواه ابن أبي الدنيا في «الصمت» (٢٣)].

وعن ابن عباس والله الله الله الله كان يقول: «يا لسان قل خيرًا تغنم، أو اسكت عن شر تسلم، قبل أن تندم» [رواه البيهقي في «شعب الإيمان»: ٤٥٩٠].

وعن ميمون بن مهران قال: جاء رجل إلى سلمان الفارسي وعن فقال: يا أبا عبد الله، أوصني. قال: «لا تكلم». قال: ما يستطيع من عاش في الناس أن لا يتكلم. قال: «فإن تكلمت فتكلم بحق أو اسكت». قال: زدني. قال: «لا تغضب». قال: أمرتنى ألا

أغضب، وإنه ليغشاني ما لا أملك. قال: «فإن غضبت فاملك لسانك ويدك» [رواه ابن أبي الدنيا في «الصمت»: ٦١٠].

وقال محمد بن عجلان عبد (إنما الكلام أربعة: أن تذكر الله، وتقرأ القرآن، وتسأل عن علم فتخبر به، أو تكلم فيما يعنيك من أمر دنياك» [رواه ابن وهب في «الجامع»: ٤٠٩].

## الثمرات المترتبة على حفظ اللسان:

إن لحفظ اللسان من الثمرات النافعة والفضائل العظيمة ما يدفع كل عاقل إلى أن يحفظ عليه لسانه، فمنها:

- شهادة النبي علي الله له أنه من أفضل المسلمين، وأن إسلامه من أفضل الإسلام.
  - أن النبي عَلَيْهُ قد ضمن الجنة لمن حفظ لسانه وفرجه.
- أنه سبب لنجاة العبديوم القيامة من عذاب الله، فالكفر والشرك والغيبة والنميمة والكذب إنما يُعَبَّر عنها جميعًا باللسان، فمن أمسك لسانه سلم من جميع هذه الآفات.
- حفظ اللسان مما يزيد في إيمان العبد بالله وبلقائه، فكثرة الكلام تضعف الإيمان و تذهبه من القلب.
  - أنه يثقل ميزان حسنات العبديوم القيامة.
- حفظ اللسان من أسباب حفظ القلب من النفاق، فإن في اللسان آفات عظيمة تقود العبد إلىٰ النفاق، كالكذب، والمدح بغير حق، وغيرها.
- أنه سبب لجمع الشمل، فمن حفظ لسانه ولزم الصمت، انجمع عليه شمله، وتفرغ لما ينفعه من أمر دينه ونياه.
- أن حفظ اللسان يحفظ على العبد وقته، فمن أطلق لسانه ضاع عمره فيما لا ينفعه، بل ربما ضره.
  - أن في حفظ اللسان حفظ لهيبة المرء ووقاره بين الناس.
  - أن في حفظ اللسان نجاة من كثير من الخصومات والنزاعات بين الناس.

#### الأسباب والوسائل المعينة على حفظ اللسان:

- أن يحرص العبد على تقوية إيمانه دائمًا، فإن قوة الإيمان من أعظم ما يدفع العبد به عن نفسه الوقوع في المعاصى، ومنها إطلاق اللسان في المحرمات.
- تقوى الله ، فيعلم أن الله مطلع على جميع كلامه، وأن الملائكة يكتبون ما يتلفظ به من خير أو شر.
- أن يحرص على أن يشغل وقته فيما ينفعه من أمور دنياه وأخراه، فالنفس إن لم تشغلها بالحق شغلتك بالباطل.
  - الاقتداء بالنبي عَلَيْهُ، حيث كان كثير الصمت، قليل الكلام.
- الاقتداء بالسلف الصالح، فقد كان الواحد منهم أحرص ما يكون على الصمت وقلة الكلام، حتى كان فيهم مَن يُعَدُّ كلامه من الجمعة إلى الجمعة.
- أن يعلم العبد أن حفظ اللسان وقلة الكلام يُفرِّغ القلب من الشواغل الباطلة، وتعينه على الإقبال على طاعة ربه.
  - أن يعلم العبد أن إطلاق اللسان في الحرام من أكثر ما يدخل الناس النار.
    - أن يعلم العبد أن كثرة الكلام تميت القلب وتذهب بالإيمان.
      - أن يعلم أن من كثر كلامه، كثر خطؤه، وقل عمله ونفعه.
    - أن يعلم أن كثرة الكلام مُذهبة لوقار المرء وحشمته بين الناس.
- أن يعلم أن كثرة الكلام سبب لكثير من الشحناء والخصومات والعداوات بين الناس.
- أن يعلم أنه يملك الكلمة طالما لم يتفوه بها، فإن خرجت منه لم يستطع إعادتها، وصارت هي المالكة له.

# 🧯 ٨٣. الإعراض عن اللغو 🛸

إن من صفات المؤمنين الصالحين الإعراض عن اللغو من الكلام وغيره، والاقبال على ما ينفعهم في دينهم ودنياهم، وقد مدحهم الله تعالى بهذه الخصلة في كتابه العزيز فقال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَنِ ٱللَّغُومُ عُرِضُونَ ﴾ [المؤمنون: ٣]، فهي صفة الصالحين، بل وخصلة ينبغي أن يتصف بها كل لبيب لما في اللغو من آفات تضر بصاحبها، ولذا كان الإعراض عن اللغو من فضائل الأعمال ومن شعب الإيمان.

والإعراض عن اللغو: هو تجنب كل باطل ومعصية، وكل ما لا حاجة فيه وما لا يعنى الإنسان، وإن كان مباحًا.

لذلك يطلق اللغو على الكلام الذي لا فائدة فيه ولم يبلغ درجة المعصية، ويطلق أيضا على الباطل كله، فيدخل فيه الشرك والمعاصى جميعا.

ومن صور اللغو: أن يتكلم الرجل بما لا يعنيه من أمور الناس فيفشي سرائرهم، ويهتك أستارهم، ويذكر أموالهم وأحوالهم من غير حاجة به إلىٰ شيء من ذلك، وإنما ذلك منه عادة سوءٍ ألفها فلا يريد أن يتزحزح عنها، ومنه: الخوض فيما لا يحل من ذكر الفجار والفجور والملاهي، ومنه: الغيبة، والنميمة، والجدال، والقيل والقال، وسماع الموسيقي والأغاني، ونحو ذلك.

#### الأدلة على أن الإعراض عن اللغو من شعب الإيمان:

قال تعالىٰ: ﴿ قَدَ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۞ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَاشِعُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَنِ ٱللَّغُومُعُرِضُونَ ﴾ [المؤمنون: ١ - ٣].

قال السعدي هذا: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَنِ ٱللَّغُو ﴾ وهو الكلام الذي لا خير فيه ولا فائدة هُمُّعُ رِضُونَ ﴾ رغبة عنه، وتنزيهًا لأنفسهم، وترفُّعًا عنه، وإذا مروا باللغو مروا كرامًا، وإذا كانوا معرضين عن اللغو، فإعراضهم عن المحرم من باب أولى وأحرى، وإذا ٥٢٤ من الأحيث إلى الأحيث إلى الأحيث ا

ملك العبد لسانه وخزنه -إلا في الخير- كان مالكًا لأمره، كما قال النبي على لمعاذ بن جبل حين وصًاه بوصايا قال: «ألا أخبرك بملاك ذلك كله؟» قلت: بلى يا رسول الله، فأخذ بلسان نفسه وقال: «كف عليك هذا» فالمؤمنون من صفاتهم الحميدة، كف ألسنتهم عن اللغو والمحرمات». [«تفسير السعدي» (ص: ٥٤٨)].

وقال تبارك اسمه: ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ ٱلزُّورَ وَإِذَا مَرُّواْ بِٱللَّغْوِ مَرُّواْ كِرَامًا ﴾ [الفرقان: ٧٧].

قال السعدي هي: «﴿ وَإِذَا مَرُّواْ بِٱللَّغُو ﴾ وهو الكلام الذي لا خير فيه ولا فيه فائدة دينية ولا دنيوية ككلام السفهاء ونحوهم ﴿ مَرُّواْ كِرَامًا ﴾ أي: نزهوا أنفسهم وأكرموها عن الخوض فيه، ورأوا أن الخوض فيه وإن كان لا إثم فيه فإنه سفه ونقص للإنسانية والمروءة فَرَبَأوا بأنفسهم عنه.

وفي قوله: ﴿ وَإِذَا مَرُّواْ بِٱللَّغْوِ ﴾ إشارة إلى أنهم لا يقصدون حضوره ولا سماعه، ولكن عند المصادفة التي من غير قصد يُكرمون أنفسهم عنه " [ «تفسير السعدي " (ص:٥٨٠)]. وقال عَنْهُ وَقَالُواْ لَنَا أَعْمَلُنَا وَلَكُمْ أَعْمَلُكُمْ سَلَمُ عَلَيْكُ وَقَالُواْ لَنَا أَعْمَلُنَا وَلَكُمْ أَعْمَلُكُمْ سَلَمُ عَلَيْكُ وَقَالُواْ لَنَا أَعْمَلُنَا وَلَكُمْ أَعْمَلُكُمْ سَلَمُ عَلَيْكُ فَوَالُواْ لَنَا أَعْمَلُكُمْ لَكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَ

قال السعدي هذا السَّمِعُواْ اللَّغْوَ ﴾ من جاهل خاطبهم به ﴿ قَالُواْ ﴾ مقالة عباد الرحمن أولي الألباب: ﴿ لَنَا أَعْمَلُنَا وَلَكُو أَعْمَلُكُمْ ﴾ أي: كُلُّ سَيُجازَىٰ بعمله الذي عمله وحده، ليس عليه من وزر غيره شيء. ولزم من ذلك، أنهم يتبرءون مما عليه الجاهلون، من اللغو والباطل، والكلام الذي لا فائدة فيه.

﴿ سَلَامٌ عَلَيْكُم ﴾ أي: لا تسمعون منا إلا الخير، ولا نخاطبكم بمقتضى جهلكم، فإنكم وإن رضيتم لأنفسكم هذا المرتع اللئيم، فإننا ننزه أنفسنا عنه، ونصونها عن الخوض فيه، ﴿ لَا نَبْتَغِى ٱلْجَهِلِينَ ﴾ من كل وجه». [«تفسير السعدي» (ص: ٦٢٠)].

وعن أبي هريرة رضي قال: قال رسول الله عليه: «مِن حُسن إسلام المرء تركه ما لا يَعنيه» [رواه الترمذي: ٢٣١٧].

قال ابن رجب الحنبلي هذا الحديث: أن مَن حَسُن إسلامه ترك ما لا يعنيه من قول وفعل، واقتصر على ما يعنيه من الأقوال والأفعال؛ ومعنى يعنيه: أنه تعلق عنايته به، ويكون من مقصده ومطلوبه، والعناية: شدة الاهتمام بالشيء، وليس المراد أنه يترك ما لا عناية له به ولا إرادة بحكم الهوئ وطلب النفس، بل بحكم الشرع والإسلام، ولهذا جعله من حسن الإسلام، فإذا حَسُن إسلام المرء، ترك ما لا يعنيه في الإسلام من الأقوال والأفعال، فإن الإسلام يقتضي فعل الواجبات، وإن الإسلام الكامل الممدوح يدخل فيه ترك المحرمات، كما قال في: «المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده» وإذا حسن الإسلام، اقتضى ترك ما لا يعني كله من المحرمات والمشتبهات والمكروهات، وفضول المباحات التي لا يحتاج إليها، فإن الله تعالى كأنه يراه، فإن لم يكن يراه فإن الله يراه، فمن عبد الله على استحضار قربه ومشاهدته بقلبه، أو على استحضار قرب الله منه واطلاعه عليه، فقد حسن إسلامه، ولزم من ذلك أن يترك كل ما لا يعنيه في الإسلام، ويشتغل بما يعنيه فيه». [«جامع العلوم والحكم» (١/ ٨٨٨)].

وعن سهل بن سعد نَطُقَتُ ، عن رسول الله عَلَيْهِ قال: «من يضمن لي ما بين لَحْيَيْه وما بين رجليه أضمن له الجنة» [رواه البخاري: ٦٤٧٤].

«يضمن» أي: يحفظ ويؤدي حقه. «ما بين لحييه» لحييه مثنى لحي، وهو العظم في جانب الفم، والمراد: اللسان. «ما بين رجليه» أي: فرجه. وفي هذا الحديث: أن من حفظ لسانه وفرجه عن الحرام دخل الجنة.

وعن عقبة بن عامر رضي قال: قلت: يا رسول الله ما النجاة؟ قال: «أملك عليك لسانك، وليسعك بيتك، وابكِ على خطيئتك» [رواه الترمذي: ٢٤٠٦].

«أملك عليك لسانك» أي: احفظ لسانك عما ليس فيه خير. «وليسعك بيتك» أي:

امكث فيه ولا تخرج منه إلا لضرورة، ولا تضجر من الجلوس فيه، بل تجعله من باب الغنيمة فإنه سبب الخلاص من الشر والفتنة. «وابك على خطيئتك» أي: ابك إن تقدر وإلا فتباك نادمًا على معصيتك فيما سبق من أيام حياتك.

وعن سلمان الفارسي تَعْلَقَهُ قال: «إن أكثر الناس خطايا يوم القيامة أكثرهم خوضًا في الباطل» [رواه البيهقي في «شعب الإيمان»: ١٠٣١٦].

وقال عمر بن عبد العزيز هي: «من عَدَّ كلامه من عمله، قلَّ كلامه إلا فيما يعنيه». قال ابن رجب الحنبلي معقبًا على هذا الكلام: «وهو كما قال، فإن كثيرًا من الناس لا يَعُدُّ كلامه من عمله، فيجازف فيه، ولا يتحرئ» [«جامع العلوم والحكم» (١/ ٢٩١)].

وقال محمد بن عجلان هي: «إنما الكلام أربعة: أن تذكر الله، وتقرأ القرآن، وتسأل عن علم فتخبر به، أو تتكلم فيما يعنيك من أمر دنياك» [رواه ابن وهب في «الجامع»: ٤٠٩].

#### الثمرات المترتبة على الإعراض عن اللغو:

- أنه سبب من أسباب دخول الجنة.
- أنه سبب للفلاح في الدنيا والآخرة.
- أنه من صفات المؤمنين عباد الرحمن.
- أنه من أسباب النجاة من عذاب الله تعالى يوم القيامة.
  - أنه سبب لحسن إسلام المرء، ومتانة دينه وإيمانه.
- أنه من أسباب صلاح القلوب واستقامتها على الطاعة.
- أنه مما يقي الإنسان به نفسه من سوء السمعة والطعن في عرضه؛ فإنَّ مَن جلس مجالس اللغو لم يخلُ غالبًا من أن يصير منبوذًا من الخلق، مسترذلًا بينهم، سيء الذكر عندهم.
- أن فيه وقاية للإنسان من الذنوب التي تحصل بسبب الغيبة والنميمة والخوض

في أعراض المسلمين والمسلمات، مما هو آكل لحسناته، موجب له الأوزار والآثام.

- أنه يحفظ على المرء عمره، الذي إذا ما ذهبت منه ساعة لم تعد إلى يوم القيامة، بل وسيُسأل عنها، فعن أبي برزة الأسلمي في قال: قال رسول الله على: «لا تزول قدما عبد يوم القيامة حتى يُسأل عن عمره فيما أفناه، وعن علمه فيم فعل، وعن ماله من أين اكتسبه وفيم أنفقه، وعن جسمه فيم أبلاه» [رواه الترمذي: ٢٤١٧].

- أنه من أسباب علو الهمة، فمن ترك الخوض في اللغو والباطل انجمعت عليه همته للانكباب على ما ينفعه في آخرته، وانبعثت نفسه في أعمال الخير والتقوئ.

- أن ترك اللغو وما لا يعني سبب لمحبة الله تعالى، ومحبة الناس.

#### الوسائل المعينة على الإعراض عن اللغو:

- من أعظم الأسباب في ذلك خوف الله تعالىٰ، وعدم أمن عقابه، وأن يتذكر المرء أنه سيحاسب علىٰ كل كبيرة وصغيرة مهما دقت، قال تعالىٰ: ﴿فَنَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَوُهُ ﴾ [الزلزلة: ٧، ٨]، فمن تدبر هذه الآية حق تدبرها انكفت نفسه عن كل ما لا ينفعه حتىٰ يخف عليه الحساب.

- الانشغال بما ينفع، فإن النفس لا بد لها من شغل، فمن شغل نفسه بالحق انكفت عن الباطل، ومن أخلاها من الحق انغمست في الباطل و لا بد، كما قيل: نفسك إن لم تشغلها بالحق شغلتك بالباطل.
- قِصَر الأمل، فإن طول الأمل يُنسي عمل الآخرة، ويجرئ النفس على اللغو واللعب، طمعًا منها في أنها تعيش إلى أن تتوب وتعمل الصالحات فيما يستقبل لها من الدهر.
- مصاحبة أهل الصلاح والتقوئ، وترك مصاحبة الفجار وأهل الفسق والمعاصي والبطالين.
- الخلوة وترك الخلطة مع الناس إلا فيما هو واجب أو مستحب من أمور الدين،

٥٢٨ (١٥٠)

كصلاة الجماعة، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والإصلاح بين الناس، وزيارة المريض، وقضاء مصالح المسلمين، ونحوها، أو ما لابد منه من أمور الدنيا، كالسعي علىٰ الرزق.

- الابتعاد عن كثير من وسائل التواصل الاجتماعي التي ظهرت في هذا العصر، والتي لا يفيد أكثرها، وإنما يضيع بسببها أعمار الناس - وخصوصًا الشباب فيما لا ينفعهم، بل إن الغالب عليها من خلال التجربة الضرر وإضاعة العمر وارتكاب الآثام.
- أن يعرف الإنسانُ السببَ في خلقه وهو عبادة الله تعالى، وأنه لم يُخلق ليلعب،

- أن يعرف الإنسان السبب في خلفه وهو عباده الله تعالى، وأنه لم يحلق ليلعب، أو ليعيش في الدنيا بلا هدف ولا غاية، كما قد غلب علىٰ كثير من الناس خاصة في عصورنا هذه، ممن تراه يعيش وليس له غاية من هذه الحياة، فحياته كلها لغو وعبث.

- أن يستحضر المسلم مدح الله تعالىٰ لمن ترك اللغو، ويعلم أنه بتركه صار داخلًا في مدح الله.



# 🦂 کلم الفیظ 🦟

جاءت الشريعة الإسلامية بالحث على مكارم الأخلاق ومحاسن الصفات والعادات، ومن ذلك ما ورد في الحث على كظم الغيظ، والعفو عن الجاهلين، بل وجَعْل ذلك من أخلاق المحسنين؛ لذا كان كظم الغيظ من محاسن الأخلاق، ومن فضائل الأعمال، وشعبة من شعب الإيمان، وهذا مما يحدو بالمسلم لأن يتخلق بهذا الخلق العظيم.

والغيظ أصل الغضب، وكثيرًا ما يتلازمان، لكن الفرق بينهما، أنَّ الغيظ لا يظهر على الجوارح بخلاف الغضب فإنه يظهر عليها.

وحقيقة كظم الغيظ: أن يسكت عليه ولا يظهره، لا بقول ولا بفعل، كأنه كتمه على امتلائه، ورَدَّهُ في جوفه، فحفظ نفسه أن تُمضي ما هي قادرة على إمضائه، باستمكانها ممن غاظها، وانتصارها ممن ظلمها.

وقيل: كظم الغيظ: تجرعه، واحتمال سببه، والصبر عليه، مع القدرة على إيقاع العقوبة بالمسيء؛ إلا إذا كان في إمضاء الغيظ مصلحة الشرعية، كغيظ الكفار والعصاة في الأحوال التي يزيد فيها تجرؤهم وزيادة شرهم. قال تعلى: ﴿ وَإِذَا خَلَوْا عَضُّواْ عَلَيْكُمُ اللَّهَ عَلِيهُم بِذَاتِ ٱلصُّدُودِ ﴾ [آل عمران: ١١٩].

قال السعدي هي قوله تعالى: ﴿ قُلُ مُوتُواْ بِغَيْظِكُمْ ﴾ أي: سترون من عز الإسلام وذل الكفر ما يسوؤكم، وتموتون بغيظكم، فلن تدركوا شفاء ذلك بما تقصدون». [«تفسير السعدي» (ص: ٩٧٣)].

## الأدلة من الكتاب والسنة على أن كظم الغيظ من شعب الإيمان:

قال تعالى: ﴿ وَسَارِعُوٓا إِلَى مَغْفِرَةِ مِّن رَّيِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا ٱلسَّمَوَاتُ وَٱلْأَرْضُ أَعْدَتَ لِلمُتَّقِينَ ۞ ٱلَّذِينَ يُنفِغُونَ فِي ٱلسَّرَّاءِ وَٱلضَّرَّاءِ وَٱلْكَاظِمِينَ ٱلْغَيْظُ وَٱلْعَافِينَ عَن

٥٣٠ فَيْ رَبُوعَ مِنْ مُعَالِياً الْمُنْ مُنْ إِنْ الْمُنْ اللَّهِ مِنْ الْمُنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِيمِ اللَّهِ مِنْ اللَّ

وقال ﷺ: ﴿ وَإِنْ عَاقَبَتُمْ فَعَـاقِبُواْ بِمِثْـلِ مَا عُوقِبَـتُم بِهِ ۚ وَلَهِن صَبَرْتُـمْ لَهُوَ خَيْرٌ لِلصَّابِرِينَ ﴾ [النحل: ١٢٦].

قال الطبري هي: «يقول تعالى ذكره للمؤمنين: وإن عاقبتم أيها المؤمنون من ظلمكم واعتدى عليكم، فعاقبوه بمثل الذي نالكم به ظالمكم من العقوبة، ولئن صبرتم عن عقوبته، واحتسبتم عند الله ما نالكم به من الظلم، ووكلتم أمره إليه حتى يكون هو المتولي عقوبته ﴿لَهُوَ خَيْرٌ لِلصَّابِرِينَ ﴾ يقول: لَلصبر عن عقوبته بذلك خير لأهل الصبر احتسابًا وابتغاء ثواب الله؛ لأن الله يعوضه مِن الذي أراد أن يناله بانتقامه من ظالمه على ظلمه إياه من لذة الانتصار» [«تفسير الطبري» (١٤/ ٢٠١)].

وقال سبحانه: ﴿ قَالُوٓا ۚ إِن يَسْرِقُ فَقَدْ سَرَقَ أَخُ لَّهُ مِن قَبْلُ فَأَسَرَّهَا يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ وَ وَلَوْ يُبْدِهَا لَهُمْ ۚ قَالَ أَنتُمْ شَرُّ مَّكَانًا ۗ وَٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا تَصِفُونَ ﴾ [يوسف: ٧٧].

قال السعدي هذا وأخَلُ يعنون: يوسف عليه السلام، ومقصودهم تبرئة أنفسهم، وأن سَرَقَ أَخُ لُمُ مِن قَبَلُ يعنون: يوسف عليه السلام، ومقصودهم تبرئة أنفسهم، وأن هذا وأخاه قد يصدر منهما ما يصدر من السرقة، وهما ليسا شقيقين لنا. وفي هذا من الغض عليهما ما فيه، ولهذا: أسرها يوسف في نفسه ﴿ وَلَمْ يُبُدِهَا لَهُمْ ﴾ أي: لم يقابلهم على ما قالوه بما يكرهون، بل كظم الغيظ، وأسرَّ الأمر في نفسه، و ﴿ وَاللّهُ أَعَلَمُ بِمَا نفسه ﴿ أَنتُمْ شُرُّ مُ صَكَانًا ﴾ حيث ذممتمونا بما أنتم على أشر منه ﴿ وَاللّهُ أَعَلَمُ بِمَا وَقَالَ ﴾ في تَصِفُونَ ﴾ منا، من وصفنا بالسرقة، يعلم الله أنا براء منها » [ «تفسير السعدي » (ص: ٣٠٤)]. وقال تبارك وتعالى: ﴿ وَتَوَلّى عَنْهُمْ وَقَالَ يَنَاسَفِي عَلَى يُوسُفَ وَٱبْيَضَتْ عَيْنَاهُ وقال تبارك وتعالى: ﴿ وَتَوَلّى عَنْهُمْ وَقَالَ يَنَاسَفِي عَلَى يُوسُفَ وَٱبْيَضَتْ عَيْنَاهُ

مُنْ الْمُكِنَّ اللَّهُ الْمُكِنَّ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

مِنَ ٱلْحُزْنِ فَهُوَكَظِيمٌ ﴾ [يوسف: ٨٤].

قال الطبري هي: «يعني تعالىٰ ذكره بقوله: ﴿ وَتَوَلَّىٰ عَنْهُمْ ﴾ وأعرض عنهم يعقوب ﴿ وَقَالَ يَلَأَسَفَى عَلَى يُوسُفَ ﴾ يعني: يا حزنًا عليه ﴿ وَٱبْيَضَّتْ عَيْنَاهُ مِنَ ٱلْحُزْنِ فَهُو كَالْمَ عَلَى يُوسُفَ ﴾ يعني: يا حزنًا عليه ﴿ وَٱبْيَضَّتْ عَيْنَاهُ مِنَ ٱلْحُزْنِ فَهُو كَالَمُ مِنَ يقول: فهو مكظوم علىٰ الحزن، يعني أنه مملوء منه، ممسِك عليه، لا يبينه، ومنه قوله تعالىٰ: ﴿ وَٱلۡكَ ظِمِينَ ٱلْفَيْظُ ﴾ [آل عمران: ١٣٤]» ممسِك عليه، لا يبينه، ومنه قوله تعالىٰ: ﴿ وَٱلۡكَ ظِمِينَ ٱلْفَيْظُ ﴾ [آل عمران: ١٣٤]» [انظر: «تفسير الطبري» (٢٩٣/١٣)].

وقال سبحانه: ﴿ فَمَا أُوتِيتُم مِّن شَيْءٍ فَمَتَعُ ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنْيَا وَمَا عِندَ ٱللَّهِ خَيْرٌ وَأَبْقَى لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ يَجْتَنِبُورَ كَبَتَهِرَ ٱلْإِنْمِ وَٱلْفَوَحِشَ وَإِذَا مَا غَضِبُواْ هُمْ يَغْفِرُونَ ﴾ [الشورى: ٣٦، ٣٧].

قال الواحدي هي: «﴿ وَإِذَا مَاغَضِبُواْهُمْ يَغْفِرُونَ ﴾ [الشورئ: ٣٧] أي: يكظمون الغيظ، ويعفون عمن ظلمهم، يطلبون بذلك ثواب الله تعالى وعفوه» [«التفسير الوسيط» (٤/ ٥٧)].

وقال عَنَّ: ﴿ وَلَا تَسْتَوِى ٱلْحَسَنَةُ وَلَا ٱلسَّيِّعَةُ ٱدْفَعَ بِٱلَّتِي هِى ٱَحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِى بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ, عَدَوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِكَ تَصْبَرُواْ وَمَا يُلَقَّ لَهَا إِلَّا اللَّذِينَ صَبَرُواْ وَمَا يُلَقَّ لَهَا إِلَّا دُو حَظٍ عَظِيمٍ ﴾ [فصلت: ٣٤، ٣٥].

قال الخازن عنى: «قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَا تَسَوَى ٱلْحَسَنَةُ وَلَا ٱلسَّيِّعَةُ ﴾ يعني: الصبر والغضب، والحلم والجهل، والعفو والإساءة ﴿ ٱدْفَعُ بِٱلَّتِي هِى أَحْسَنُ ﴾ قال ابن عباس: أمره بالصبر عند الغضب، وبالحلم عند الجهل، وبالعفو عند الإساءة ﴿ فَإِذَا ٱلَّذِى بَيْنَكَ وَمَا يُلَقَّنُهُ وَلِيُّ حَمِيمٌ ﴾ أي: صديق قريب، ﴿ وَمَا يُلَقَّنُها ﴾ أي: وما يُلقَّىٰ هذه الخصلة والفعلة، وهي دفع السيئة بالحسنة ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ ﴾ أي: علىٰ تحمُّل المكاره، وتجرُّع الشدائد، وكظم الغيظ، وترك الانتقام ﴿ وَمَا يُلقَّنُها إِلَّا دُوحَظِّ عَظِيمٍ ﴾ أي: من الخير والثواب، وقيل: الحظ العظيم الجنة، يعني: ما يُلقَّاها إلا من وجبت له الجنة» [«تفسير الخازن» (٤/ ٨٨)].

وعن سهل بن معاذ عن أبيه رَفِي أن رسول الله عَلِي قال: «من كظم غيظًا وهو قادر

على أن ينفذه، دعاه الله على رءوس الخلائق يوم القيامة حتى يخيِّره الله من الحور العين ما شاء» [رواه أبو داود: ٤٧٧٧].

وعن أبي هريرة والله على قال: سمعت رسول الله وعن أبي هريرة والله على قال: سمعت رسول الله وعن أبي هريرة والمعند الغضب» [رواه البخاري: قالوا: فالشديد أيم هو يا رسول الله؟ قال: «الذي يملك نفسه عند الغضب» [رواه البخاري: ٢٦٠٩، ومسلم: ٢٦٠٩].

«الشديد» أي: القوي الحقيقي. «الصرعة» أي: الذي يغلب الرجال ويصرعهم. «يملك نفسه» أي: يكظم غيظه ويتحلَّم، ولا يعمل بمقتضى غضبه.

وعن أبي هريرة رَفِّي أن رجلًا قال للنبي ﷺ: أوصني، قال: «لا تغضب»، فردَّد مرارًا قال: «لا تغضب» أرواه البخاري: ٦١١٦].

وعن أنس بن مالك وعلى قال: كنت أمشي مع رسول الله وعليه رداء نجراني غليظ الحاشية، فأدركه أعرابي، فجبذه بردائه جبذة شديدة، نظرت إلى صفحة عنق رسول الله على وقد أثرت بها حاشية الرداء من شدة جبذته، ثم قال: يا محمد مر لي من مال الله الذي عندك، فالتفت إليه رسول الله على فضحك، ثم أمر له بعطاء. [رواه البخاري: ١٠٥٧، ومسلم: ١٠٥٧].

«الحاشية» أي: الجانب. «جبذه» أي: شدَّه. «صفحة» أي: جانب وناحية.

وعن عبد الله بن مسعود وَ قَالَ: لما كان يوم حُنين آثر النبي عَلَيْهُ ناسًا، أعطىٰ الأقرع مائة من الإبل، وأعطىٰ عيينة مثل ذلك، وأعطىٰ ناسًا، فقال رجل: ما أريد بهذه القسمة وجه الله. فقلت: لأخبرن النبي عَلَيْهُ، فقال عَلَيْهُ: «رحم الله موسىٰ، قد أوذي بأكثر من هذا فصبر» [رواه البخاري: ٤٣٣٦، ومسلم: ١٠٦٢]. «آثر» أي: فضّل.

وعن ابن عباس على الله قال: «قدم عيينة بن حصن بن حذيفة، فنزل على ابن أخيه الحر بن قيس، وكان من النفر الذين يُدنيهم عمر، وكان القراء أصحاب مجالس عمر ومشاورته كهولًا كانوا أو شبانًا، فقال عيينة لابن أخيه: يا ابن أخي، هل لك وجه

عند هذا الأمير، فاستأذن لي عليه، قال: سأستأذن لك عليه، قال ابن عباس: فاستأذن الحر لعيينة، فأذن له عمر، فلما دخل عليه قال: هيه يا ابن الخطاب، فوالله ما تعطينا الجزل، ولا تحكم بيننا بالعدل. فغضب عمر حتى همّ أن يوقع به، فقال له الحر: يا أمير المؤمنين، إن الله تعالىٰ قال لنبيه عليه: ﴿ خُدِ ٱلْعَفُو وَأُمُر بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضَ عَنِ ٱلجَهِلِينَ ﴾ المؤمنين، إن الله تعالىٰ قال لنبيه عليه: ﴿ خُدِ ٱللهَ عَلَوه ما جاوزها عمر حين تلاها عليه، وكان [الأعراف: ١٩٩] وإن هذا من الجاهلين. والله ما جاوزها عمر حين تلاها عليه، وكان وقافًا عند كتاب الله». [رواه البخاري: ٤٦٤٢].

«يدنيهم» أي: يقربهم إليه في مجلسه. «كهولًا» جمع كهل، وهو الذي علاه الشيب، وقيل: هو من جاوز الثلاثين. «الجزل» أي: الكثير. «يوقع به» أي: أن يعاقبه. ﴿خُذِ الْعَفُو ﴾ أي: اليسير وتلبس بالسهولة من غير تشديد. ﴿يُالْعُرُفِ ﴾ أي: المستحسن من الأفعال. ﴿ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجِهِلِينَ ﴾ لا تقابلهم بفعلهم. «ما جاوزها» أي: لم يتعد العمل بها. «وقافًا» أي: إذا سمع آياته التزم أحكامه ووقف عندها ولم يتعدّها.

#### الثمرات المترتبة على كظم الغيظ:

- كظم الغيظ من أسباب دخول جنة عرضها السماوات والأرض.
  - أنه سبب لمغفرة الله تعالى للعبد.
  - أنه دليل على قوة النفس لما في ذلك من قهر شهوة الغضب.
- من كظم غيظه كان حريًّا بأن يقع تحت حلم الله ورحمته؛ إذ الجزاء من جنس العمل، فكما لم يعجل على الناس بالعقوبة، فإن الله لا يعجل عليه أيضًا بمعاقبته على ما يصدر منه في حقه تعالى.
  - أنه دليل تقوى الله وإيثار وعده بالجنة.
- أنه من أسباب محبة الناس للمرء؛ فإن صاحبه يأمنه الناس فيألفونه ويقتربون منه و لا يتحاشونه.

١٥٣٤ مَنْ الْمُعَالِ الْمُعَالِ الْمُعَالِ الْمُعَالِ الْمُعَالِ الْمُعَالِ الْمُعَالِ الْمُعَالِ الْمُعَالِ ا

- أنه سبب لذهاب الشحناء والعداوات بين أفراد المجتمع، وأن يشيع بين الناس الصفاء والود والحب والإخاء.

- أنه دليل علىٰ تمكُّن مَلكة الصبر والحلم في نفس العبد.
- أن فيه إغاظة للشيطان ومخالفة له، فإن الشيطان يحب وقوع العداوات بين الناس، كما قال تعالىٰ: ﴿وَقُل لِعِبَادِى يَقُولُواْ ٱلَّتِي هِىَ أَحْسَنُ ۚ إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ يَنزَغُ بَيْنَهُمُ ۚ إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ كَانَ لِلْإِنسَانِ عَدُوَّا مُّبِينًا ﴾ [الإسراء: ٥٣].
  - من ضَّيق علىٰ نفسه حين الغضب فكظم غيظه وسَّع الله في ثوابه يوم القيامة.
- من كظم غيظًا وهو قادر على أن ينفذه، دعاه الله على رءوس الخلائق يوم القيامة حتى يخيِّره الله من الحور العين ما شاء، كما ورد في الحديث.
  - أنه سبب لرفعة المنزلة في الدنيا.
  - أن فيه اقتداء بالنبي عَلَيْةٍ وعباد الله الصالحين.

### الوسائل المعينة على كظم الغيظ:

- تذكُّر ثواب الله تعالىٰ في الدنيا والآخرة علىٰ هذا الفعل، وأنه يضحِّي بالدون ويربح من ربه ما هو أعظم منه.
  - من أعظم ما يدفع العبد لذلك أيضًا الزهد في متاع الدنيا وحطامها الزائل.
- الاستعانة بالله تعالى؛ لأن حمل النفس على كظم الغيظ شاقَّ عليها، ولا يمكن للعبد أن يأتي به على وجهه إلا بإعانة الله له وتوفيقه إليه.
- التربية السليمة، فإن المسلم الذي رُبِّي علىٰ حسن الخلق يسهل عليه التجاوز عمن أساء إليه، بخلاف من كان في تربيته الغلظة وضيق الأفق؛ فإنه لا يكاد يتسامح مع أحد أساء إليه.
- أن يعظ المؤمنُ أخاه إذا ما رأى الغضب قد أوشك أن يستمكن منه، كما فعل

مَقُ الْمُكَانِ الْمُكَانِ الْمُكَانِ الْمُكَانِ الْمُكَانِ الْمُكَانِ الْمُكَانِ

الحربن قيس حينما غضب عمر نطاق ، فذكَّره الحربكلام الله تعالىٰ.

- أن يعلم أنه بهذا يتأسى بأخلاق النبي عَلَيْةٍ فقد سبق أن الأعرابي جذبه من ردائه فلم يعجل عليه بالعقوبة، بل ضحك عَلَيْةٍ وأمر له بعطاء.

- مجاهدة النفس، وهي من أهم وسائل كظم الغيظ، فإن ملازمته شاقة علىٰ النفس، وإذا جدَّ المرء وجاهد نفسه وألزمها كظم الغيظ، وفقه الله لذلك.



# 🦟 ۸۵. الوفاء بالعهد 🗽

الوفاء بالعهد من أهم شعب الإيمان، وهو خلق من الأخلاق العظيمة التي حثت عليها الشريعة الإسلامية؛ لأنه يرسي دعائم الثقة في الأفراد، ويقوي أواصر التعاون في المجتمع، فهو وصية قرآنية، حيث أولىٰ القرآن الكريم هذا الخلق عناية فائقة؛ لما له من عظيم الدلالة علىٰ تزكية النفوس، وصفاء الفطرة، وسلامة الإيمان، وقد رغب الله تعالىٰ بالوفاء بالعهود بما أعد للمتمسكين به من الثواب العظيم، ووردت الأوامر في الكتاب والسنة بالوفاء بمختلف أنواع العهود والأمانات والحقوق.

وحقيقة الوفاء بالعهد: أن الإنسان إذا التزم بأمرٍ وجب عليه أن يتمه و لا ينقضه إلا لعذر. ويدخل فيه كل ما أمر الله به ونهي عنه، قال الزجاج: «كل ما أمر الله به ونهي عنه فهو من العهد» [«زاد المسير في علم التفسير» (٣/ ٢٤)].

وينقسم الوفاء بالعهد باعتبار الموفّىٰ له إلىٰ قسمين:

الأول: الوفاء بالعهد مع الله عَيْكَ.

الثاني: الوفاء بالعهد مع عباد الله.

## الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على أهمية الوفاء بالعهد:

قال تعالىٰ: ﴿ يَلْبَنِي إِسْرَ عَلَا الْأَكُرُواْ نِعْمَتِي ٱللِّي ٓ أَنْعَمَتُ عَلَيْكُمْ وَأُوفُواْ بِعَهُدِي أُوفِ بِعَهْدِكُمْ وَإِيَّلَى فَارْهَا مِهُدِي أُوفِ بِعَهْدِكُمْ وَإِيَّلَى فَأَرْهَا بُونِ ﴾ [البقرة: ٤٠].

قال السعدي هي: «﴿وَأَوْفُواْ بِعَهُدِى ﴾ وهو ما عهده إليهم من الإيمان به وبرسله وإقامة شرعه.

﴿ أُوفِ بِعَهْدِكُمُ ﴾ وهو المجازاة على ذلك بإدخالهم الجنة. والمراد بذلك: ما ذكره الله في قوله: ﴿ وَلَقَدُ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَقَ بَنِي إِسْرَءِيلَ وَبَعَثَ نَا مِنْهُمُ النَّهُ عَشَرَ عَشَرَ نَقِيبًا وَقَالَ اللَّهُ إِنِّ مَعَكُم لَيْنَ أَقَمْتُ مُ الصَّلَوةَ وَءَاتَيْتُمُ الزَّكُوةَ وَءَامَنتُم بِرُسُلِي

وَعَزَّرْتُمُوهُ مَ وَأَقَرَضْتُمُ ٱللَّهَ قَرْضًا حَسَنَا لَأُكَفِّرَنَّ عَنكُمُ سَيِّكَاتِكُمْ وَلَأَدُّخِلَنَّكُمْ جَنَّتِ تَجَرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَالُ فَمَن كَفَر بَعْدَذَلِكَ مِنكُمْ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاءَ ٱلسَّبِيلِ ﴾ [المائدة: ١٢].

ثم أمرهم بالسبب الحامل لهم على الوفاء بعهده، وهو الرهبة منه تعالى، وخشيته وحده، فإن مَنْ خشِيه أوجبت له خشيته امتثال أمره واجتناب نهيه» [«تفسير السعدي» (ص: ٥٠) بتصرف يسير)].

وقال عَنِي: ﴿ وَٱلْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَهَدُولً وَٱلصَّبِرِينَ فِي ٱلْبَأْسَآءِ وَٱلضَّرَّآءِ وَحِينَ ٱلْبَأْسُِّ أَوْلَلَهِكَ ٱلَّذِينَ صَدَقُرًا وَأُوْلَلَهِكَ هُمُ ٱلْمُتَّقُونَ ﴾ [البقرة: ١٧٧].

وقال تعالىٰ: ﴿ بَكَيْ مَنْ أَوْفَ بِعَهْدِهِ وَالتَّقَىٰ فَإِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ [آل عمران: ٧٦]. وقال سبحانه: ﴿ وَبِعَهْدِ ٱللَّهِ أَوْفُوا ۚ ذَلِكُمْ وَصَّلَكُم بِهِ لَكَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ [الأنعام: ١٥٢].

قال السعدي هي: «﴿ وَبِعَهُ لِهِ اللَّهِ أَوْفُوا ﴾ وهذا يشمل العهد الذي عاهده عليه العباد من القيام بحقوقه والوفاء بها، ومن العهد الذي يقع التعاقد به بين الخلق، فالجميع يجب الوفاء به، ويحرم نقضه والإخلال به » [ «تفسير السعدي » (ص: ٢٨٠)].

وقال تبارك اسمه: ﴿ وَأَوْفُواْ بِعَهَدِ ٱللَّهِ إِذَا عَلَهَدتُمْ ﴾ [النحل: ٩١]. وقال تعالىٰ: ﴿ وَأَوْفُواْ بِٱلْعَهَدِّ إِنَّ ٱلْعَهْدَكَانَ مَسْتُولًا ﴾ [الإسراء: ٣٤].

قال ابن كثير هِ وَأَوْفُواْ بِٱلْعَهْدِ الذي تعاهدون عليه الناس والعقود التي تعاملونهم بها، فإن العهد والعقد كل منهما يُسأل صاحبه عنه ﴿ إِنَّ ٱلْعَهْدَكَانَ مَسْئُولًا ﴾ أي: عنه الإنتسار ابن كثير العهد (٥/ ٧٤)].

وقال تعالىٰ: ﴿وَٱلَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ ٱللَّهِ مِنْ بَعَدِ مِيثَقِهِ ۗ وَيَقَطَعُونَ مَاۤ أَمَرَ ٱللَّهُ بِهِ ۖ أَن يُوصَلَ وَيُفۡسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ أُوْلَيۡإِكَ لَهُمُ ٱللَّعۡنَةُ وَلَهُمۡ سُوٓءُ ٱلدَّارِ ﴾ [الرعد: ٢٥].

وقال سبحانه في حق إبراهيم عليه السلام: ﴿ وَإِبْرَهِيمَ ٱلَّذِي وَفَّنَّ ﴾ [النجم: ٣٧].

٥٣٨ ٥٣٨

قال كثيرون من السلف: «أي قام بجميع ما أُمِر به، ووفى كل مقام من مقامات العبادة، فكان لا يشغله أمر جليل عن حقير، ولا كبير عن صغير» [«تفسير ابن كثير» (٢/ ٤٢٢)]. وقال تعالى: ﴿ وَٱذْكُرُ فِي ٱلْكِتَبِ إِسْمَاعِيلَ ۚ إِنَّهُ وَكَانَ صَادِقَ ٱلْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولًا نَبَّيًّا ﴾

وقال تعالىٰ: ﴿ وَادْثُرُ فِي الْكِتْبِ إِسْمَغِيلَ إِنَّهُ ۚ كَانَ صَادِقَ الْوَعَدِ وَكَانَ رَسُولًا بَئِيًّا ﴾ [مريم:٥٤].

قال السعدي هجن : ﴿ إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ ٱلْوَعْدِ ﴾ أي: لا يَعِدُ وعدًا إلا وفي به، وهذا شامل للوعد الذي يعقده مع الله أو مع العباد، ولهذا لما وعد من نفسه الصبر علىٰ ذبح أبيه له وقال: ﴿ سَتَجِدُنِيٓ إِن شَاءَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلصَّدِيرِ فَى فِي بذلك ومكَّن أباه من الذبح، الذي هو أكبر مصيبة تصيب الإنسان » [تفسير السعدي » (ص: ٤٩٦)].

وقال ﷺ: ﴿ يَنَايَّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ۞ كَبُرَمَقْتًا عِندَ ٱللَّهِ أَن تَقُولُواْ مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴾ [الصف:٢-٣].

وعن سليم بن عامر قال: كان بين معاوية وقي وبين أهل الروم عهد، وكان يسير في بلادهم، حتى إذا انقضى العهد أغار عليهم، فإذا رجل على فرس، وهو يقول: الله أكبر، وفاء لا غدر، وإذا هو عمرو بن عبسة وقي ، فسأله معاوية عن ذلك، فقال: سمعت رسول الله على يقول: «من كان بينه وبين قوم عهد فلا يحلن عهدًا، ولا يشدنه حتى يمضي أمده أو ينبذ إليهم على سواء»، قال: فرجع معاوية بالناس [رواه الترمذي:١٥٨٠].

قوله: «وكان يسير في بلادهم» أي: كان معاوية يسير قبل انقضاء العهد ليقرب من بلادهم حتى يهجم عليهم عند انقضاء مدة العهد. «الله أكبر وفاء لا غدر» أي: ليكن منكم وفاء لا غدر، وإنما كره عمرو بن عبسة ذلك لأنه إذا هادنهم إلى مدة وهو مقيم في وطنه فقد صارت مدة مسيره بعد انقضاء المدة المضروبة كالمشروط مع المدة في أن لا يغزوهم فيها، فإذا صار إليهم في أيام الهدنة كان إيقاعه قبل الوقت الذي يتوقعونه، فعد ذلك عمرو غدرًا، وأما إنْ نقض أهل الهدنة بأن ظهرت منهم خيانة فله أن يسير إليهم على غفلة منهم. «فلا يحلن عهدًا ولا يشدنه» أي: لا يغيرن عهدًا ولا ينقضه بوجه. «حتى يمضي أمده» أي: تنقضي مدته. «ينبذ إليهم» أي: يرمي عهدهم بأن يخبرهم بأنه

نقض العهد على تقدير خوف الخيانة منهم. «على سواء» أي: ليكون خصمه مساويًا معه في النقض كيلا يكون ذلك منه غدرًا؛ لقوله تعالىٰ: ﴿ وَإِمَّا تَخَافَنَ مِن قَوْمٍ خِيَانَةَ فَٱلْبِذَ مِعه في النقض كيلا يكون ذلك منه غدرًا؛ لقوله تعالىٰ: ﴿ وَإِمَّا تَخَافَنَ مِن قَوْمٍ خِيَانَةَ فَٱلْبِذَ اللَّهِمْ عَلَىٰ سَوَاءً إِنَّ ٱللّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْخَابِينِينَ ﴾ [الأنفال: ٥٨] أي: يُعلمهم أنه يريد أن يغزوهم، وأن الصلح قد ارتفع، فيكون الفريقان في علم ذلك سواء. [«تحفة الأحوذي» (٥/ ١٦٩)].

وعن حذيفة بن اليمان والمن قال: ما منعني أن أشهد بدرًا إلا أني خرجت أنا وأبي فأخذنا كفارُ قريش، قالوا: إنكم تريدون محمدًا؟ فقلنا: ما نريده، ما نريد إلا المدينة. فأخذوا منا عهد الله وميثاقه لننصرفن إلى المدينة، ولا نقاتل معه، فأتينا رسول الله والمخبرناه الخبر، فقال: «انصرفا، نفي لهم بعهدهم، ونستعين الله عليهم» [رواه مسلم:١٧٨٧].

وعن عبد الله بن عمر و رضي النبي على قال: «أربع من كن فيه كان منافقًا خالصًا، وعن عبد الله بن عمر و تعلى النبي على قال: «أربع من كن فيه كان منافقًا خالصًا، وإذا ومن كانت فيه خصلة منهن كانت فيه خصلة من النفاق حتى يدعها: إذا اؤتمن خان، وإذا حكّ حدّ كذب، وإذا عاهد غدر، وإذا خاصم فجر» [رواه البخاري: ٣٤، ومسلم: ٥٨].

«منافقا خالصًا» أي: قد استجمع صفات النفاق. «خصلة» أي: صفة. «يدعها» أي: يتركها ويخلص نفسه منها. «غدر» أي: ترك الوفاء بالعهد.

وعن عبادة بن الصامت وصلحه النبي والنبي والنبي والنبي والنبي النبي والنبي والنب

وعن أبي رافع على قال: بعثتني قريش إلى رسول الله على فلما رأيت رسول الله على ألقي في قلبي الإسلام. فقلت: يا رسول الله، إني والله لا أرجع إليهم أبدًا. فقال رسول الله على: "إني لا أخيس بالعهد، ولا أحبس البُرُد، ولكن ارجع، فإن كان في نفسك، الذي في نفسك الآن، فارجع قال: فذهبت، ثم أتيت النبي على فأسلمت. [رواه أبو داود: ٢٧٥٨].

«لا أخيس بالعهد» أي: لا أنقضه. «ولا أحبس البُرُد» جمع بريد، بمعنىٰ الرسول، أي: لا أحبس الرسل الواردين عليّ.

وعن ابن عباس رضي قال: «العهود ما أحل الله وما حرم، وما فرض وما حدَّ في القرآن كله، فلا تغدروا ولا تنكثوا» [رواه البيهقي في «شعب الإيمان»: ٤٠٤٧].

وعن ميمون بن مهران هج قال: «ثلاثة المسلم والكافر فيهن سواء: من عاهدته وفّ بعهده مسلمًا كان أو كافرًا، فإنما العهد لله عج ومن كانت بينك وبينه رحم فصِلها مسلمًا كان أو كافرًا، ومن ائتمنك على أمانة فأدها إليه مسلمًا كان أو كافرًا» [رواه البيهقي في «شعب الإيمان»: ٢٠٥٣].

#### ثمرات الوفاء بالعهد:

يتبين لنا من خلال نصوص القرآن والسنة السابقة أن للوفاء بالعهد ثمرات جليلة وفوائد عظيمة منها:

- الوفاء بالعهد علامة من علامات الإيمان.
  - أنه صفة من صفات الأنبياء.
  - أنه صفة من صفات عباد الله المتقين.
    - أنه سبب من أسباب دخول الجنة.
- من وفَّىٰ بعهده مع الله ووفَّىٰ ما عاهد عليه عباد الله، وفَّىٰ الله له، والجزاء من جنس العمل، قال تعالىٰ لبني إسرائيل: ﴿وَأَوْفُواْ بِعَهْدِيَ أُوفِ بِعَهْدِكُمُ ﴾ [البقرة: ٤٠].
  - من وفَّىٰ بعده مع الله ومع الناس سلم من النفاق.
- الوفاء بالعهد صفة أساسية في بنية المجتمع الإسلامي، حيث تشمل سائر المعاملات؛ إذ كل المعاملات والعلاقات الاجتماعية والوعود والعهود تتوقف علىٰ الوفاء، فإذا انعدم الوفاء انعدمت الثقة، وساء التعامل، وساد التنافر.
- المسلم المتمسك بالوفاء في كل أحواله يجد في نفسه سعادة عظيمة عندما يوفي حقوق الله على كاملة وحقوق إخوانه المسلمين، ولا ينسى حق أهله ونفسه عليه، فيعطي كل ذي حق حقه.



- حصول الأمن والاستقرار، وصيانة الدماء وحفظ الحقوق.

#### الأسباب والوسائل المعينة على الوفاء بالعهد:

- الإخلاصُ وقصدُ اللهِ تعالىٰ بالعبادة، فعندما يتذكر المسلم أنه يقصد بهذه الشعبة وجهَ الله وحده؛ يسهل ذلك عليه وينشط للقيام بها.
- الخوف من الله تعالى؛ فإنه قد لعن ناقضي العهد، وأوعدهم سوء العذاب في الآخرة.
- ابتغاء الأجر والثواب من الله سبحانه وتعالىٰ في الآخرة، فيتذكر ما أعده الله تعالىٰ لعباده المؤمنين الموفين بعهدهم في الآخرة من الأجر والثواب.
- التفكّر في العواقب الوخيمة والآثار السيئة لنقض العهد على الفرد والمجتمع. وأن يعلم أن الوفاء بالعهد ورعايته يجلب محبة الناس ويكسب ثقتهم.
- الاستعانة بالله تعالى، فلا يعين العبد على الطاعة إلا الله تعالى، وكلما وجد العبد في نفسه مشقة لأداء طاعة من الطاعات فعليه أن يتوجه إلى الله تعالى بالدعاء أن ييسر له فعل الطاعات وأن يعينه عليها.
- الزهد في الدنيا؛ فإن من أعظم ما يجعل المرء يغدر بعهوده، هو محبته للدنيا ولمتاعها الزائل وطلبه العلو فيها على غيره.
- مجاهدة النفس ومخالفة الهوئ، فهما من أعظم الأسباب المعينة على الوفاء بالعهد وترك نقضه.



# الله معاداة الكفار 🖟

قد أوجب الله تعالىٰ علىٰ المؤمنين موالاة بعضهم لبعض، وأوجب عليهم معاداة الكافرين المحادين لله ورسله، وجعل ذلك من أصول الدين ودعائم الإيمان، فلا ولاء لله إلا بالبراءة من أعدائه، وهذه المعاداة تقتضى البغض لهم ولما هم عليه من الكفر.

ومن صور هذه المعاداة الواجبة: أن يعتقد كفر كل من عبد غير الله تعالى وضلاله حتى يؤمن بالله وحده سبحانه وتعالى، وأن يبغضهم ويعاديهم، وأن يجاهدهم بما استطاع، وأن يترك موالاتهم أو تولِّيهم، والموالاة: هي المعاشرة والمخالطة بدون حاجة لا لبيع ولا لشراء ولا للدعوة إلى الله، فيتخذ الكافر صديقًا وصاحبًا، وأما التولي: فهو محبتهم بالقلب، وينشأ عن ذلك نصرتهم وإعانتهم على المسلمين، وهو من الذنوب العظيمة، وأما إذا زاد على ذلك بأن اعتقد أن دينهم صواب، أو أنه خير من دين المسلمين؛ فهو كافر مرتد، والعياذ بالله.

قال الشيخ عبد الرحمن السعدي: «إن التولي التام يوجب الانتقال إلىٰ دينهم، والتولي القليل يدعو إلىٰ الكثير، ثم يتدرج شيئا فشيئا حتىٰ يكون العبد منهم». [«تفسير السعدي» (ص: ٢٣٥)].

وقال أيضا: «وذلك الظلم يكون بحسب التولي؛ فإن كان توليا تاما صار ذلك كفرا مخرجا عن دائرة الإسلام، وتحت ذلك من المراتب ما هو غليظ، وما هو دون ذلك». [«تفسير السعدي» (ص: ٨٥٧)].

### الأدلة على أن معاداة الكفار من شعب الإيمان:

قال تعالىٰ: ﴿ لَا يَتَخِذِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلْكَافِرِينَ أَوْلِيَآءَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۚ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ فَلَيُسَ مِنَ ٱللَّهِ فِي شَيْءٍ إِلَّا أَن تَتَقُواْ مِنْهُمْ تُقَدَةً ۗ وَيُحَذِّرُكُمُ ٱللَّهُ نَفْسَهُ ۗ وَإِلَى ٱللَّهِ ٱلْمَصِيرُ ﴾ فَلَيْسَ مِنَ ٱللَّهِ فِي شَيْءٍ إِلَّا أَن تَتَقُواْ مِنْهُمْ تُقَدَةً ۗ وَيُحَذِّرُكُمُ ٱللَّهُ نَفْسَهُ ۗ وَإِلَى ٱللَّهِ ٱلْمَصِيرُ ﴾ [آل عمر ان: ٢٨].

قال الطبري هي: «معنىٰ ذلك: لا تتخذوا أيها المؤمنون الكفارَ أعوانًا وأنصارًا، توالونهم علىٰ دينهم، وتظاهرونهم علىٰ المسلمين من دون المؤمنين، وتَدُلونهم علىٰ عوراتهم، فإنه من يفعل ذلك فليس من الله في شيء؛ يعني بذلك: فقد برئ من الله، وبرئ الله منه بارتداده عن دينه، و دخوله في الكفر إلا أن تتقوا منهم تقاة، إلا أن تكونوا في سلطانهم، فتخافوهم علىٰ أنفسكم، فتُظهروا لهم الولاية بألسنتكم، وتُضمِروا لهم العداوة، ولا تشايعوهم علىٰ ما هم عليه من الكفر، ولا تُعينوهم علىٰ مسلم بفعل. وقوله تعالىٰ: ﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ الله فَقَلَ الله الله الموقف العمران: ٢٨] يعني -تعالىٰ ذكره - بذلك: ويخوفكم الله من نفسه أن تركبوا معاصيه أو توالوا أعداءه، فإن لله مرجعكم ومصيركم بعد مماتكم، ويوم حشركم لموقف الحساب، يعني بذلك: متىٰ مرجعكم ومصيركم بعد مماتكم، ويوم حشركم لموقف الحساب، يعني بذلك: متىٰ دون المؤمنين؛ نالكم من عقاب ربكم ما لا قِبل لكم به، يقول: فاتقوه واحذروه أن دون المؤمنين؛ نالكم من عقاب ربكم ما لا قِبل لكم به، يقول: فاتقوه واحذروه أن ينالكم ذلك منه، فإنه شديد العذاب» [«تفسير الطبري» (٥/ ٢٥٥)].

وقال سبحانه: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَتَخِذُواْ بِطَانَةً مِّن دُونِكُمْ لَا يَأْلُونَكُمْ خَبَالًا وَدُواْ مَا عَنِتُمْ قَدْ بَدَتِ ٱلْبَغْضَ آءُ مِنْ أَفْوَهِ هِمْ وَمَا تُخْفِى صُدُورُهُمْ أَكْبَرُ قَدْ بَيَّنَا لَكُمُ ٱلْأَيْتِ وَيُواْ مَا عَنِتُمْ قَوْرُهُمْ أَكْمَ الْأَيْكُمُ وَلَا يُحِبُّونَكُمْ وَقُوْمِنُونَ بِٱلْكِتَبِ كُلِهِ وَإِذَا لَقُوكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْقِلُونَ هَا لَكِتَبِ كُلِهِ وَإِذَا لَقُوكُمْ قَالُواْ ءَامَنَا وَإِذَا خَلُواْ عَضُواْ عَلَيْحُمُ ٱلْأَنَامِلَ مِنَ ٱلْفَيْظِ قُلْ مُوتُواْ بِعَيْظِكُمْ أَنِ ٱللَّهَ عَلِيمٌ بِذَاتِ قَالُواْ ءَامَنَا وَإِذَا خَلُواْ عَضُواْ عَلَيْحُمُ ٱلْأَنَامِلَ مِنَ ٱلْفَيْظِ قُلْ مُوتُواْ بِعَيْظِكُمْ أَنِ ٱللَّهَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ فَا إِن تَمْسَلَكُمْ حَسَنَةٌ تَسُوّهُمْ وَإِن تُصِبْكُمْ سَيِّعَةٌ يَقْرَحُواْ بِهَا وَإِن تَصْبِرُواْ وَتَتَعُواْ لَا يَصْبُكُمْ سَيِّعَةٌ يَقْرَحُواْ بِهَا وَإِن تَصْبِرُواْ وَتَتَعَوُا لَا يَصْبُكُمْ سَيِّعَةٌ يَقْرَحُواْ بِهَا وَإِن تَصْبِرُواْ وَتَتَعُواْ لَا يَصْبُكُمْ سَيِّعَةٌ يَقْرَحُوا بِهَا وَإِن تَصْبِرُواْ وَتَتَعَواْ لَا يَصْبُكُمْ سَيِّعَةٌ يَقْرَحُوا بِهَا وَلِن تَصْبِرُواْ وَتَتَعُواْ لَلْ اللَّهُ عِمْ اللَّقُولُونَ مُحِيطًا ﴾ [آل عمران: ١١٨ - ١٢٠].

قال السعدي على: «ينهى تعالى عباده المؤمنين أن يتخذوا بطانة من المنافقين من أهل الكتاب وغيرهم، يُظهرونهم على سرائرهم، أو يولُّونهم بعض الأعمال الإسلامية؛ وذلك أنهم هم الأعداء الذين امتلأت قلوبهم من العداوة والبغضاء فظهرت على أفواههم وما تخفي صدورهم أكبر مما يُسمع منهم، فلهذا ﴿لَا يَأْلُونَكُمْ خَبَالًا ﴾ أي: لا يُقصِّرون

في حصول الضرر عليكم والمشقة وعمل الأسباب التي فيها ضرركم ومساعدة الأعداء عليكم، قال الله للمؤمنين: ﴿ قَدۡ بَيَّنَّا لَكُو الْآيَاتِ ﴾ أي: التي فيها مصالحكم الدينية والدنيوية ﴿ لَعَلَّكُم تَعْقِلُونَ ﴾ فتعرفونها وتفرقون بين الصديق والعدو، فليس كل أحد يُجعل بطانة، وإنما العاقل من إذا ابتلي بمخالطة العدو أن تكون مخالطة في ظاهره، ولا يُطلعه من باطنه علىٰ شيء، ولو تملق له وأقسم أنه من أوليائه.

ثم قال الله مهيّجًا للمؤمنين على الحذر من هؤلاء المنافقين من أهل الكتاب، ومبينًا شدة عداوتهم: ﴿ هَنَأَنتُمْ أَوْلَآ عَجُبُونَهُمْ وَلَا يُحِبُّونَكُمْ وَتُؤْمِنُونَ بِٱلْكِتَبِ كُلِّهِ عَيْ أَيْ الله على أنبيائه وهم لا يؤمنون بكتابكم، بل إذا لقوكم أظهروا لكم الإيمان ﴿ وَإِذَا لَقُوكُمْ قَالُوٓا ءَامَنّا وَإِذَا خَلَوْا عَضُواْ عَلَيْكُمُ ٱلْأَنَامِلَ ﴾ وهي أطراف لكم الإيمان ﴿ وَإِذَا لَقُوكُمْ قَالُوٓا ءَامَنّا وَإِذَا خَلَوْا بَغَيْظِكُمْ أَالله عَلَيْكُمُ ٱلْأَنَامِلَ ﴾ وهي أطراف الأصابع من شدة غيظهم عليكم ﴿ قُلُ مُوتُواْ بِغَيْظِكُمْ أَالله عَلِيكُمْ بِذَاتِ ٱلصُّدُولِ ﴾ وهذا فيه بشارة للمؤمنين أن هؤلاء الذين قصدوا ضرركم لا يضرون إلا أنفسهم، وأن غيظهم لا يقدرون على تنفيذه، بل لا يزالون معذبين به حتىٰ يموتوا فيتنقلوا من عذاب الدنيا إلىٰ عذاب الآخرة.

﴿ إِن تَمْسَسُكُمْ حَسَنَةٌ ﴾ كالنصر على الأعداء وحصول الفتح والغنائم ﴿ تَسُؤْهُمْ ﴾ أي: تغمهم وتحزنهم ﴿ وَإِن تُصِبَكُمْ سَيِّعَةٌ يَفَرَحُواْ بِهَا وَإِن تَصْبِرُواْ وَتَتَّقُواْ لاَ يَضُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ شَيَعًا أين الله يَعْمَلُونَ مُحِيطٌ ﴾ فإذا أتيتم بالأسباب التي وعد الله عليها النصر - وهي الصبر والتقوى - لم يضركم مكرهم، بل يجعل الله مكرهم في نحورهم؛ لأنه محيط بهم بعلمه وقدرته، فلا منفذ لهم عن ذلك، ولا يخفى عليهم منهم شيء الانتصر السعدي (ص: ١٤٤)]. وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا الذِينَ ءَامَنُواْ لاَ تَتَخِذُواْ الْيَهُودَ وَالنَّصَرَى الْوَلِياءَ بُعَضُهُمُ أَوْلِياء بُعَضِ وَمَن وقال تعالى : ﴿ يَأَيُّهَا الذِينَ ءَامَنُواْ لاَ تَتَخِذُواْ الْيَهُودَ وَالنَّصَرَى آوْلِياءً بُعَضُهُمُ أَوْلِياء بُعَضِ وَمَن يَوَلَهُمْ مِنْ فَالله عَلَيْهُمْ أَوْلِياء بُعَضِ وَمَن

وقال عَلَى: ﴿ يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَدَ مِنكُرْ عَن دِينِهِ عَسَوْفَ يَأْتِي ٱللَّهُ بِقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ وَ أَذِلَةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَةٍ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ يُجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِمِ ﴾ ويُحِبُّونَهُ وَ لَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِمِ ﴾ [المائدة: ٥٥].

قال ابن كثير هذه صفات المؤمنين الكمَّل: أن يكون أحدهم متواضعًا لأخيه ووليه، متعزِّزًا علىٰ خصمه وعدوه» [«تفسير ابن كثير» (٣/ ١٣٦)].

وقال سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَتَّخِذُواْ ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ دِينَكُمْ هُزُوَّا وَلِعِبَا مِّنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلۡكِتَبَمِن قَبْلِكُمْ وَٱلۡكُفَّارَأُوۡلِيَآءً وَٱتَّقُواْ ٱللّهَ إِن كُنْتُم مُّؤْمِنِينَ ﴾ [المائدة:٥٧].

وقال تبارك اسمه: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَتَخِذُوٓاْ ءَابَآءَكُمْ وَإِخُوانَكُمْ أَوْلِيَآءَ إِن ٱسْتَحَبُّواْ ٱلْكُفْرَ عَلَى ٱلْإِيمَنِ وَمَن يَتَوَلَّهُم مِّنكُمْ فَأُوْلَيَهِكَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴾ [التوبة:٢٣].

قال الشيخ جابر الجزائري هذا إنذار الله تعالىٰ للمؤمنين ينهاهم فيه عن اتخاذ من كفر مِن آبائهم وإخوانهم أولياء لهم يوادونهم ويناصرونهم ويطلعونهم على أسرار المسلمين وبواطن أمورهم، وقوله تعالىٰ: ﴿إِنِ ٱسۡتَحَبُّواْ ٱلۡكُفِّرَ عَلَى ٱلۡإِيمَانِ الله ورسوله، ثم يهددهم إن لم يمتثلوا أي: آثروا الكفر والإصرار عليه علىٰ الإيمان بالله ورسوله، ثم يهددهم إن لم يمتثلوا أمره ويفاصلوا آباءهم وإخوانهم المستحبين للكفر علىٰ الإيمان فيقول: ﴿وَمَن يَتُولُّهُم مِنتُكُم فَأُولَا لِكَوْر مُوضَع الظلم ظاهر، وهو أنهم وضعوا المحبة موضع البغضاء، والنصرة موضع الخذلان، والظلم هو وضع الشيء في غير موضعه» [«أيسر التفاسير» (٢/ ٣٥٢)].

وقال سبحانه: ﴿ لَا يَجَدُ قَوْمَا يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْمَوْمِ ٱلْآخِرِ يُوَادَّوْنَ مَنْ حَادَّ ٱللّهَ وَرَسُولَهُ، وَلَوْ حَانُواْ ءَابَآءَهُمْ أَوْ أَبْنَآءَهُمْ أَوْ إِخْوَلَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ أَوْلَيْهِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْإِيمَانَ وَأَيْدَهُمْ بِرُوحِ مِّنَهُ وَيُعْمُ حَنَّاتِ تَجَرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيها رَضِي ٱللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أَوْلَيْهِكَ حِزْبُ ٱللّهُ أَلَا إِنّ حِزْبَ ٱللّهِ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ [المجادلة: ٢٢].

قال السعدي هذا وهذا، فلا يكون العبد مؤمنًا بالله واليوم الآخر حقيقة، إلا كان عاملًا على مقتضى الإيمان ولوازمه، مِن محبة مَن قام بالإيمان وموالاته، وبغض من لم يقم به ومعاداته، ولو كان أقرب الناس إليه.

وهذا هو الإيمان على الحقيقة، الذي وُجدت ثمرته والمقصود منه، وأهل هذا الوصف هم الذين كتب الله في قلوبهم الإيمان، أي: رسمه وثبته وغرسه غرسًا، لا

٥٤٦ )

يتزلزل، ولا تؤثّر فيه الشبه والشكوك، وهم الذين قواهم الله بروح منه أي: بوحيه، ومعونته، ومدده الإلهي وإحسانه الرباني.

وهم الذين لهم الحياة الطيبة في هذه الدار، ولهم جنات النعيم في دار القرار، التي فيها مِن كل ما تشتهيه الأنفس، وتلذ الأعين وتختار، ولهم أكبر النعيم وأفضله، وهو أن الله يحل عليهم رضوانه فلا يسخط عليهم أبدًا، ويرضون عن ربهم بما يعطيهم من أنواع الكرامات، ووافر المثوبات، وجزيل الهبات، ورفيع الدرجات، بحيث لا يرون فوق ما أعطاهم مولاهم غاية، ولا فوقه نهاية.

وأما من يزعم أنه يؤمن بالله واليوم الآخر، وهو مع ذلك مُوادُّ لأعداء الله، محب لمن ترك الإيمان وراء ظهره، فإن هذا إيمان زعمي لا حقيقة له، فإن كل أمر لا بد له من برهان يصدقه، فمجرد الدعوى، لا تفيد شيئًا، ولا يصدَّق صاحبها» [«تفسير السعدي» (ص: ٨٤٨)].

وقال عَنَّ: ﴿ قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أَسُوةٌ حَسَنَةُ فِي إِبْرَهِيمَ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ وَ إِذْ قَالُواْ لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَوَ أَوْ مِنكُمْ وَمَا نَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ كَفَرَنَا بِكُمْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةُ وَٱلْبَغْضَاةُ أَبَدًا حَتَى تُوْمِنُواْ بِاللَّهِ وَحْدَهُ وَمِمَا نَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ كَفَرَنَا بِكُمْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةُ وَٱلْبَغْضَاةُ أَبَدًا حَتَى تُوْمِنُواْ بِاللَّهِ وَحْدَهُ وَمِمَا اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن شَيْءٍ ﴾ [الممتحنة: ٤].

قال ابن كثير هي: «يقول تعالى لعباده المؤمنين الذين أمرهم بمقاطعة الكافرين وعداوتهم ومجانبتهم والتبري منهم: ﴿ فَذَ كَانَتُ لَكُمُ أُسُوةً حَسَنَةٌ فِي إِبْرَهِيمَ وَاللَّذِينَ مَعَهُ وَ اللَّهِ وَعِداوتهم ومجانبتهم والتبري منهم: ﴿ فَذَ كَانَتُ لَكُمُ أُسُوةً حَسَنَةٌ فِي إِبْرَهِيمَ وَاللَّذِينَ مَعَهُ وَمِمّا أَي: وأتباعه الذين آمنوا معه ﴿ إِذْ قَالُواْ لِقَوْمِهِمْ إِنّا بُرَءَ وَالْ مِنكُم ﴿ وَمِمّا مَنكُم ﴿ وَمِمّا مَنكُم وَطُرِيقكُم ﴿ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُو الْعَدَوةُ وَالْبَغْضَاءُ أَي بِدينكم وطريقكم ﴿ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُم الْعَدَوة وَالبغضاء من الآن بيننا وبينكم، ما دمتم على كفركم فنحن أبدًا فتبرأ منكم ونبغضكم ﴿ حَتَى ثُونِمِنُواْ بِاللّهِ وَحَدَهُ وَالْوان الله أنداد والأوثان.

وقوله: ﴿ إِلَّا قَوْلَ إِبْرَهِيمَ لِأَبِيهِ لَأَسْتَغَفِرَنَّ لَكَ ﴾ أي: لكم في إبراهيم وقومه أسوة حسنة تتأسون بها، إلا في استغفار إبراهيم لأبيه، فإنه إنما كان عن موعدة وعدها إياه، فلما تبين له أنه عدو لله تبرأ منه » [ «تفسير ابن كثير » (٨/ ٨٧)].

وعن جرير بن عبد الله البجلي وَ قَالَ: قلت: يا رسول الله، اشترط عليَّ فقال: «تعبد الله ولا تشرك به شيئًا، وتصلي الصلاة المكتوبة، وتؤدي الزكاة المفروضة، وتنصح للمسلم، وتبرأ من الكافر» [رواه أحمد: ١٩١٥٣].

أي: لا يرى المسلم نار المشرك، ولا يرى المشرك نار المسلم، والمعنى: أنه يجب أن يتباعد منزل المسلم عن منزل المشرك، ولا ينزل بالموضع الذي إن أُوقدت فيه ناره تلوح وتظهر للمشرك إذا أوقدها في منزله، ولكنه ينزل مع المسلمين، فيبتعد المسلم عن المشرك ابتعادًا شديدًا، ومن أجل ذلك شُرعت الهجرة من بلد الكفر إلى بلد الإسلام، كما كان المهاجرون الأولون يهاجرون من مكة إلى المدينة.

وعن ابن عباس والله قال: «من أحب في الله، وأبغض في الله، ووالى في الله، وعادى في الله، وإن كثرت وعادى في الله، فإنما تنال ولاية الله بذلك، ولن يجد عبد طعم الإيمان، وإن كثرت صلاته وصومه حتى يكون كذلك، وقد صارت عامة مؤاخاة الناس على أمر الدنيا، وذلك لا يجدي على أهله شيئًا» [«تفسير ابن رجب الحنبلي» (١/ ٥٠٤)].

### الثمرات المترتبة على معاداة الكفار:

- أن في ذلك طاعة لله ولرسوله عَلَيْكَةٍ.
- أن فيه إثباتًا لصحة الإيمان، فإن الله تعالىٰ -كما سبق- ذكر: أنك لا تكاد تجد مؤمنًا بالله واليوم الآخر يوادُّ من حاد الله ورسوله، ولو كان ذلك الكافر أقرب قريب له.
- أن فيه تصفية لقلب المؤمن لمحبة الله ومحبة شرعه وعباده المؤمنين، فإن القلب لا يكاد يقدر على الجمع بين محبة المتناقضات، فمتى أبغض أعداء الله انتقل ولابد إلى محبة الله ومحبة أوليائه.
- أنها من أكبر أسباب الثبات على الدين، فمن أبغض شيئًا؛ فإنه لا يدخل فيه أبدًا،

٥٤٨ معنا الأيضائ

فمتى أبغض المؤمنُ الكافرين وما هم عليه، كان ذلك من أكبر أسباب عدم الدخول في شيء مما هم عليه من الكفر والفسوق.

- أن في هذه المعاداة تجنب معاداة الله تعالىٰ للعبد، لأن من والىٰ أعداء الله فقد عادىٰ أولياءه، فعن أبي هريرة وَالله على قال: قال رسول الله على: «إن الله قال: من عادىٰ لي وليًّا فقد آذنته بالحرب» [رواه البخاري: ٢٠٥٦]. وهذا الوعيد فيمن عادىٰ وليًّا واحدًا، فكيف بمن عادىٰ كل أولياء الله أو أكثرهم؟!

- أنها من أسباب عزة المسلمين، فكم رأينا من ذلة وقع فيها المسلمون بسبب ما حصل منهم من موالاة لأعداء الله وترك معاداتهم، حتى استولوا على بلاد الإسلام وحولوها إلىٰ ديار كفر، كما حدث في بلاد المسلمين الذين اتخذوا الكفار أولياء يستعينون بهم ليقاتل بعضهم بعضًا، فكانت النهاية أن قتلوا مَن المسلمين أو أجبروهم علىٰ الدخول في ديانتهم، وضعف أو تلاشىٰ حكم الإسلام في تلك الديار، والله المستعان.

#### الأسباب والوسائل المعينة على معاداة الكفار:

من أعظم ما يعين المسلم على معاداة الكفار:

- أن يستحضر أنّ في هذه المعاداة طاعة لله ولرسوله عَلَيْهُ، وليست أمرًا شخصيًّا ولا انتصارًا لنفسه، بل هو انتصار لدينه.
- أن يعلم أن هؤلاء الكفار يُكِنُّون له العداوة والبغضاء، ويتربصون بالمسلمين الدوائر حتىٰ ينقضُّوا عليهم، ولا يتركون بابًا يمكنهم به إيذاء أهل الدين إلا وطرقوه، كما قال تعالىٰ: ﴿لَا يَأْلُونَكُمْ خَبَالًا وَدُّواْ مَا عَنِتُمْ قَدْ بَدَتِ ٱلْبَغْضَاءُ مِنْ أَفْوَهِهِمْ وَمَا كَنَةُ فِي صُدُورُهُمْ أَكْبَرُ ﴾ [آل عمران: ١١٨]، وقال: ﴿لَا يَرْقُبُونَ فِي مُؤْمِنٍ إِلَّا وَلَا ذِمَّةَ ﴾ [التوبة: ١٠].

- ترك اتباع الكفار في عاداتهم، وترك التشبه بهم في لباسهم وأكلهم، وكل ما هو من خصوصيتهم، حتى تنقطع الصلة بيننا وبينهم، ويذهب كل ما من شأنه أن يولّد المودة تجاههم.

- تذكُّر عاقبة مَن تركوا هذه المعاداة وما آل إليه مصيرهم؛ ليعتبر المسلم بذلك وليكون ذلك رادعًا له، فإن أكثر من ترك هذه المعاداة كان هدفه في ذلك هو الانتفاع من هؤلاء الكفار في دنياه، لكنه غالبًا ما عوقب مثل هؤلاء بنقيض قصدهم، فلم ينالوا شيئًا من الدنيا مما كانوا يطمحون إليه، وخسروا مع ذلك آخرتهم.



# فهرس الموضوعات

| ٥   | المقدمة                                                                                               |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | مقدمة الكتاب                                                                                          |
|     | ١. التوحيد (قول: لا إله إلا الله)                                                                     |
| ۲۰  | ٢. الإيمان بالله تعالىٰ                                                                               |
| ۲٥  | ٣. الإيمان بالملائكة                                                                                  |
|     | ٤. الإيمان بالكتب السماوية                                                                            |
|     | ٥. الإيمان بالرسل                                                                                     |
| ٤١  | ٦. الإيمان باليوم الآخر                                                                               |
| ٤٧  | ٧. الإيمان بالقَدَر                                                                                   |
| 00  | ٨. مراعاة حقوق النبي ﷺ٨                                                                               |
| ٦٧  | ٩. متابعة الرسول ﷺ                                                                                    |
| νξ  | ١٠. محبة العبد لله ﷺ                                                                                  |
| ۸٠  | ١١. الحب في الله والبغض في الله                                                                       |
| ۸٦  | ١٢. حب الصحابة ﴿ الشُّحَالَ السَّالَةُ السَّالِكُ السَّالِكُ السَّالِكُ السَّالِكُ السَّالِكُ السَّال |
|     | ١٣. حب المرء لأخيه ما يحب لنفسه                                                                       |
|     | ١٤. موالاة المؤمنين                                                                                   |
| 1.7 | ١٥. الإخلاص                                                                                           |
| ١٠٨ | ١٦. الخوف                                                                                             |
| 118 | ١٧. الرجـاء                                                                                           |
|     | ۱۸. التوكل                                                                                            |
|     | ١٩. التقوي                                                                                            |

## مِنْ بُونِجُ أَنْ عُبْ الْأَمْثُ الْأَوْ

| 121   | · 1                | ۲۰. الصدق ۲۰۰۰       |
|-------|--------------------|----------------------|
| ۱۳۸   | Λ                  | ٢١. طلب العلم        |
| 1 8 0 | 0                  | ٢٢. نشر العلم        |
| 101   | ب والنهي عن المنكر | ٢٣. الأمر بالمعروف   |
| 109   | ٩                  | ۲۶. الجهاد والربام   |
| ۱٦٧   | V                  | ٢٥. الدعوة إلىٰ الله |
| ۱۷۳   | سوء ۳ <sup>.</sup> | ٢٦. الطهارة والوض    |
| 1 V 9 | ٩                  | ٢٧. الأذان           |
|       | .0                 |                      |
| ١٩.   | ·                  | ٢٩. صلاة الجمعة      |
| 190   | 0                  | ٣٠. صلاة الجماعة     |
| ۲ • ۲ | 1                  | ٣١. صلاة التطوع.     |
| ۲ • ٧ | ٧                  | ٣٢. السنن الرواتب    |
| 717   | ۲                  | ٣٣. قيام الليل       |
| 719   | ٩                  | ٣٤. صلاة الضحيٰ      |
| 377   | ξ                  | ٣٥. الزكاة           |
| ۲۳۲   | 7                  | ٣٦. الصدقة           |
| 749   | ٩                  | ٣٧. الصوم            |
| 7     | ξ                  | ٣٨. صيام التطوع.     |
| 70.   | *                  | ٣٩. الاعتكاف         |
| 700   | 0                  | ٤٠. الحــج           |
| 177   | 1                  | ٤١. العمرة           |
| 777   | بر والتقوى         | ٤٢. التعاون علىٰ ال  |
| 7 7 1 | ጎ                  | ٤٣. النصيحة          |

# مِن الأهين ال

| 777       | ٠ a | ٤٤. تعظيم شعائر الله وحرمات |
|-----------|-----|-----------------------------|
| 717       |     | ٥٤. الزهد وقِصَر الأمل      |
| 797       |     | ٤٦. بر الوالدين             |
|           | ·   |                             |
|           |     |                             |
|           |     |                             |
| ٣١٧       | ,   | ۰٥. الدعاء                  |
| ٣٢٣       | ,   | ٥١. الذِّكْر                |
|           |     |                             |
|           | ·   |                             |
|           | ·   |                             |
| <b>70</b> | ·   | ٥٥. العدل                   |
|           | ·   |                             |
| ٣٧٣       | ,   | ٥٧. التواضع                 |
|           |     |                             |
|           | ·   |                             |
|           | ,   |                             |
| ٣٩٨       | ·   | ٦٦. الغيرة                  |
| ٤٠٣       |     | ٦٢. مراعاة حق الزوج         |
|           | ·   |                             |
| ٤١٦       | ·   | ٦٤. مراعاة حقوق الأولاد     |
| ٤٢٣       |     | ٦٥. مراعاة حق اليتيم        |
| ٤٢٩       | ·   | ٦٦. عيادة المريض            |
| ٤٣٣       | ,   | ٦٧. أداء حق الميت           |

## مُنَّ مُونِّ مِنْ مُنْ مُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ

| ٤٣٨   | ٦٨. إكرام الضيف                        |
|-------|----------------------------------------|
| ٤٤٣   | ٦٩. الإحسان إلى الجار                  |
| ٤٤٨   | ٧٠. توقير الكبير                       |
|       | ٧١. السالام                            |
| १०१   | ٧٢. تشميت العاطس٧٢                     |
| ٤٦٣   | ٧٣. الإصلاح بين الناس                  |
| ٤٦٧   | ٧٤. الشهادة بالحق                      |
| ٤٧٤   | ٧٥. إماطة الأذي عن الطريق              |
|       | ٧٦. العفو عن الناس٧٦                   |
| ٤٨٥   | ٧٧. الستر علىٰ المسلمين                |
| ٤٩.   | ٧٨. قضاء حوائج المسلمين                |
| ११२   | ٧٩. أكل الحلال                         |
| 0 • 1 | ٨٠. غض البصر                           |
| ٥٠٨   | ٨١. الحجـاب                            |
| ٥١٦   | ٨٢. حفظ اللسان                         |
| ٥٢٣   | ٨٣. الإعراض عن اللغو                   |
| 079   | ٨٤. كظم الغيظ                          |
| ٥٣٦   | ٨٥. الوفاء بالعهد                      |
| 0 2 7 | ٨٦. معاداة الكفار                      |
| 001   | فهرس الموضوعاتفهرس الموضوعات والمسترين |